#### ISTITUTO SICILIANO DI STUDI BIZANTINI E NEOGRECI

#### TESTI E MONUMENTI

PUBBLICATI DA BRUNO LAVAGNINI SOTTO GLI AUSPICI DELL'ASSESSORE ALLA ISTRUZIONE PER LA REGIONE SICILIANA

TESTI

BARLAAM CALABRO

## EPISTOLE GRECHE

I PRIMORDI EPISODICI E DOTTRINARI
DELLE LOTTE ESICASTE

STUDIO INTRODUTTIVO E TESTI A CURA DI GIUSEPPE SCHIRÒ



PALERMO 1954

#### SIGLE E ABBREVIAZIONI

ASCL — Archivio Storico per la Calabria e la Lucania. Roma. DHGE Dictionnaire d'Histoire et Géographie ecclésiastique. VI. Paris, 1932. DTC Dictionnaire de théologie catholique. EO = Échos d'Orient, Paris.  $E\Phi$ = Ἐκκλησιαστικὸς Φάρος, Alessandria. M. = cd. Marciano CCCXXXII (643). Con le epistole di Barlaam. OCh Orientalia Christiana, Roma. OChA = Orientalia Christiana Analecta, Roma. OChP= Orientalia Christiana Periodica, XV. Roma, 1949. PG = Patrologiae cursus completus. - Series Graeca, accurante J. P. MIGNE. = cd. Coisliniano 100, con le Epistole di Gregorio PALAMAS a Barlaam e Acindino. v = cd. Vaticano greco 1756. Con le epistole di Barlaam. W = cd. Vaticano greco 1110: con i trattati sulla « Processione dello Spirito Santo», e le «Soluzioni alle aporie di Giorgio Lapita».

ARISTOTELE, ed. J. BEKKER, Berolini 1831:

An. Pr. = Analytica Priora,

An. Post. = Analytica Posteriora.

Categ. = Categoriae. de Anima = de Anima. de re Publ. = De re Publica.

Metaph. = Metaphysica.

Soph. Elench. = De Sophisticis Elenchis.

Top. = Topica.

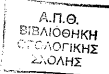
Bibl. Coisl. = Montfaucon, Bibliotheca Coisliniana, olim Segueriana, Paris, 1715.

CANDAL = EMMANUEL C., Nilus Cabasilas et theologia S. Thomae de Processione Spiritus Sanctus, Studi e testi, 116 — Città del Vaticano, 1945.

#### DIONIGI AREOPAGITA, Ps.:

div. Nom. = De divinis Nominibus, PG 3.

myst. Theol. = De mystica Theologia id.



JUGIE (M):

Barl. cathol.? = Barlaam est-il né catholique. EO XXXIX (1940) pp. 100-125.

G. MERCATI, Notizie = Giovanni M., Notizie di Procoro e Demetrio Cidone-Manuele Caleca e Teodoro Meliteniota ed altri appunti per la storia della Teologia e della letteratura bizantina del secolo XIV. Città del Vaticano, 1931.

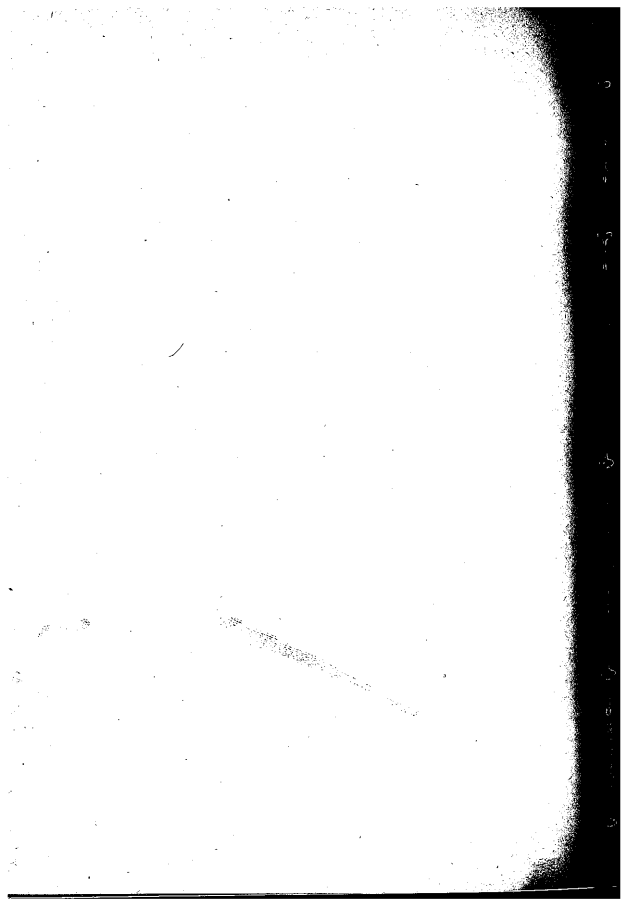
PLATONE, ed. J. BURNET, Oxonii, 1950:

Apol. = Apologia Socratis, Vol. I.

Cratyl. = Cratylus, id. id.
Phaedr. = Phaedrus, id. II.
Gorgia = Gorgia, id. III.
Phaed. = Phaedo, id. I.
Polit. = Politicus, id. I.

Rep. = Res Publica, id. IV.

Soph. = Sophista, id. I. Tim. = Timaeus, id. IV. TESTI



Τῷ σοφωτάτῳ καὶ λογιωτάτῳ καὶ ἐν Χριστῷ πνευματικῷ μοι πατρὶ καὶ ἀδελφῷ κῦρι Γρηγορίω τῷ Παλαμῷ.

М. f. 96<sup>г</sup>

15

#### Palamae calumniis queritur Auctor.

Σὺ μέν, ὁ θαυμάσιε « τὴν ἀνωτάτω ποθήσας φιλοσοφίαν, μᾶλλον δὲ ὑπὸ τῆς ἀνωτάτω ἐφελκυσθεὶς φιλανθρωπίας, καὶ πάντων τῶν τῆδε καὶ λόγων εἴδους παντοίου καὶ τῆς κατ' αὐτὰ μελέτης ἀφέμενός τε καὶ ἐπιλαθόμενος » (¹), καὶ τοῖς παραδείγμασιν ἤδη ἐντυχών, τὰς τῆδε εἰκόνας καὶ σκιὰς ἀπολιπών, οὐκ ἄν εἰκότως 5 σχοίης παρ' ἡμῶν αἰτίαν εἴ τί σοι τοῖς ἡμετέροις πρὸς λατίνους ἐντυχόντι συγγράμμασιν οὐ καλῶς ὑπείληπται μᾶλλον μὲν οὖν καὶ ἐπαίνων ἄν ἀξιωθείης διὰ ταῦτα ἐνδίκως, ὅτι τοσοῦτον ἐγένου τῶν παμφαῶν ἐκείνων ἀκτίνων, ὥστε καὶ τὰ φανότατα τῶν παρ' ἡμῖν σκοτεινά σοι φαίνεσθαι τὰς μὲν πρὸς ταῦτα μύσαντι ὄψεις, τὸ δὲ το τοῦ νοῦ ὀπτικὸν πρὸς τὰ ὑπὲρ ἡμᾶς ἄεὶ ἀνατείνοντι φῶτα.

εὶ δέ τις ἄλλος, προσποιούμενος περὶ λόγους καὶ τὰς λογικὰς μεθόδους διατρίβειν, οὕτω τοῖς ἡμετέροις ἔχρῆτο καὶ τοιαῦτα περὶ τῆς ἡμῶν διανοίας ἀπεφαίνετο, ἴσως ἄν οὐκ ἀλόγως φθόνου ἡ παραπληξίας τοῦτο ἔγραψάμεθα.

έπεὶ τίς ἄν ἀπορήσειεν, εἰ ταῦτα φρονῶ, ἄπερ δι' ὅλου τοῦ βιβλίου ἀναιρῶ καὶ ὧν ἔνεκα τὸν πρὸς τοὺς δμογενεῖς ἀνειλόμην πόλεμον; εἰ τοίνυν τὸ τέλος τοῦ βιβλίου ἐστί, καὶ πρὸς ὃ τείνουσιν

<sup>8</sup> διατάῦτα Μ.

<sup>(1)</sup> Auctor eisdem Palamae verbis, quae ad Acindynum in epistula, per ironiam utitur. P(ar. gr. 100), f. 75<sup>r</sup>, v. Introd. p. 68.

πάντες οἱ λόγοι, τὸ δεῖξαι ὡς μόνος ὁ πατὴρ ἀρχὴ καὶ αἴτιόν ἐστι τῶν ἐξ αὐτοῦ οὐσιωδῶς προελθόντων, τίς ὑγιαίνων ἀπορήσει (96°) εἰ αὐτὸς δοξάζω ἀρχὴν εἶναι καὶ τὸν υἱὸν τοῦ άγίου πνεύματος ὥστε μέντοι καὶ αὐτὸν ἔξ ἀρχῆς εἶναι τοῦ πατρός; ἔξεστι γὰρ ὁτφοῦν λαβόντι τὸ τῆς πραγματείας συμπέρασμα ὅτι ὁ υἱὸς οὐκ ἔστι προβολεὺς τοῦ άγίου πνεύματος, συλλογίσασθαι περὶ τῆς ἐμῆς διανοίας ὡς οὐδ' ὅλως αὐτὸς δύο ἀρχὰς τοῦ ἀγίου πνεύματος δογματίζω, κατ' οὐδένα τρόπον.

## Qua Auctor usus sit ratione ad thesin Graecorum confirmandam.

άλλ' ἴσθι, ὁ φίλη μοι κεφαλή, ὡς πάμπολυ διαφέρει τὸ τὰ ἐαυτῷ δοκοῦντα περὶ ὁτουοῦν πρὸς εὐγνώμονας ἀκροατὰς διεξιέναι, καὶ πρὸς ἀντιθέτους γλώττας διαλέγεσθαι τὸ μὲν γάρ ἐστι πρὸς τὰς οἰκείας νοήσεις ἀποβλέποντα καὶ τὰς τοῦ οἰκείου νοῦ συγκαταθέσεις, τὰ αὐτὰ καὶ τοῖς ἄλλοις ἐκφαίνειν τὸ δὲ ἐκ τῶν ἐκείνοις γνωρίμων πειρᾶσθαι αὐτοὺς τὸ ἀμφισβητούμενον πεῖσαι ὁμολογεῖν.

ἐπεὶ οὖν αὐτὸς ἐν ἐκείνη τῆ πραγματεία οὐ πρὸς γραικοὺς αποτείνομαι, οἱ ἀν ἴσως ὡς διδασκάλῳ μοι προσανεῖχον καὶ πρὸς οῧς ἄν περὶ τοῦ ἑκάστοτε προκειμένου τὰ ἐμαυτῷ διεξῆλθον δοκοῦντα, ἀλλὰ πρὸς τοὺς ἀντιλογικωτάτους λατίνους ποιοῦμαι τοὺς λόγους, εἰς ἀνάγκην περιέστην ταῦτα ὑποθέσθαι ἐν ἀρχῆ τῆς σκέψεως καὶ ταῦτα προτείνειν, ἄπερ οἶδα αὐτοῖς ὄντα ὁμολογούμενα. 40 εἴπερ μὴ ἔμελλον τοῖς αὐτοῖς περιπεσεῖσθαι, οἷς αὐτοῖς ἔγκαλῶ μὴ ποιουμένοις τοὺς συλλογισμοὺς ἐκ τῶν ἡμῖν ἀνωμολογημένων.

α δὲ τῆς αὐτῆς μὲν ἦν δυσχερείας ὑπ' ἐκείνων παραδεχθῆναι ὥσπερ καὶ τὸ συμπέρασμα, ἔμελλε δὲ ἐκ τῶν τέως συγκεχωρημέ-

<sup>23</sup> ότωοῦν Μ 25 οὐδόλως Μ 26 οὐδὲν ἀτροπον V.

νων (97°) ἀναιρεθήσεσθαι, οὐκ ὤμην δεῖν ταῦτα ἐν ἄρχῇ ὕποθέσθαι τῆς σκέψεως, νόμοις τέχνης ἑπόμενος.

πρὸς μὲν οὖν ἐκείνους διαλεγόμενος, τὰ ἐκείνοις περὶ θεοῦ δοκοῦντα προὔτεινον. σὸ δέ, ὧ θεσπέσιε πάτερ, εἰ τὰ ἐμὰ περὶ τῆς ἀξοἤτου ἐκείνης ὀντότητος δοξάσματα ἐθέλεις ἐμοῦ πυθέσθαι, ταῦτά ἐστιν, ἃ ὁ μέγας διονύσιος ἐν τῷ τελευταίῳ κεφαλαίῳ τοῦ περὶ μυστικῆς θεολογίας (¹) ἐνθουσιαστικῶς παραδίδωσιν — εἴπερ καὶ 50 αὐτῶν οὐκ ἐπελάθου, ἀπολιπὼν αὐτὰ μεθ' ἡμῶν κάτω, αὐτὸς πρὸς ὑψηλοτέρας τινὰς ἐκδημήσας αὐγάς —. ἀλλά, τοῦτ' ἀφέμενον, περὶ ὧν ἡπόρησας ποιητέον τὸν λόγον.

δύο εἰσὶ τρόποι, καθ' οῦς ὕπολάβοι ἄν τις δύο ἐπὶ θεοῦ ἀρχάς ὁ μέν, εἰ τὴν ἑτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας νοεῖ, ὁ δέ, εἰ ἀντιθέτους 55 ἀλλήλαις καὶ ἀντιδιηρημένας. τούτων οὖν τῶν δύο τρόπων τὸν μὲν δεύτερον ὑπεθέμην ἐν τῆ τοῦ λόγου ἀρχῆ μηδόλως ὑπάρχειν ἐπὶ θεοῦ (²). οὐ μέντοι γε, διότι εὐσεβὲς ὑπολαμβάνω, ὡς σὰ ἔφης (³), τόν γε πρῶτον τρόπον ἐπὶ τῆς ἐκπορεύσεως τοῦ άγίου πνεύματος ἀληθῆ ὑπάρχειν, ἀλλὰ διὰ δύο ταῦτα ὅτι τε ὡμολόγηται καὶ αὐτοῖς 6ο μὴ εἰναι ὁ τοιοῦτος τρόπος ἐπὶ θεοῦ, καὶ ὅτι ἐλυσιτέλει μοι ἡ τοιαύτη ὁμολογία πρὸς τὸ δείξαι τὸ προκείμενον.

χρώμαι γὰρ αὐτῆ παρακατιὼν κατὰ τὴν δι' ἀδυνάτου λεγομένην δεῖξιν (4) · ἀπάγων τὴν ἐκείνων θέσιν εἰς τοιοῦτον τάδύνατον. δεῖ γὰρ τὰς τῶν προσδιαλεγομένων θέσεις εἰς τοιαῦτα ἀπάγειν, ἃ 65 καὶ αὐτοῖς ὁμολογεῖται εἶναι ἀδύνατα.

 $<sup>^{45}</sup>$  étómevo M  $^{47}$  hqoúteivov M  $^{52}$  toútwy M; åφέμενον] ἀφένων V.

<sup>(1)</sup> Ps. Dionys., De Myst. Theol. ad Timoth., V, PG. 3, 108.

<sup>(2)</sup> V. cap. I-II, « περὶ ἐκπορεύσεως τοῦ άγ. πνεύματος », W ff. 6-25.

<sup>(3)</sup> PAL., ad Acynd., P. 69<sup>r</sup>, 15.

<sup>(4)</sup> Anal. Pr. 41a.

(97°) τὸν δὲ πρῶτον τρόπον οὖτε ὑποτίθεμαι — πῶς γὰρ ὅν μέλλω ἀναιρήσειν, οὖτ' ἐκ τοῦ προφανοῦς ἔξ ἀρχῆς ἀναιρῶ τοῦτον; — λέγων μηδ' οὖτως ἐνδέχεσθαι δύο ἀρχὰς ἐπὶ θεοῦ λέγειν, ὥστ' 70 εἶναι τὴν ἑτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας, διὰ δύο ταῦτα ὅτι τε ἀμφισβητεῖται τοῦτο παρ' αὐτοῖς, καὶ ὅτι σχεδὸν ταὐτόν ἐστι τοῦτο τῷ συναγομένῳ ἐκεῖ παρ' ἡμῶν συμπεράσματι, ὅτι δηλονότι ὁ υἱὸς οὐκ ἔστι προβολεὺς τοῦ ἀγίου πνεύματος. ὁ γὰρ τοῦτο συμπεράνας δεδειχὼς πάντως ἐστίν, ὡς οὐδ' οὕτως εἰσὶ δύο ἀρχαὶ τοῦ ἀγίου πνεύ-75 ματος ὥστ' εἶναι τὴν ἑτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας.

πῶς οὖν οὐ γέλως τὰ ἀμφισβητούμενα ἔτι καὶ ταὐτὰ τοῖς ζητουμένοις ἔξ ἀρχῆς ὑποθέσθαι, καὶ ἐνόχους αὐτοὺς ποιῆσαι τοῖς τὸ ἐν ἀρχῆ » αἰτουμένοις (¹) παραλογισμοῖς, ἐξὸν ἔξ ἄλλων εὐχερῶς ὑπ' αὐτῶν συγχωρουμένων δεὶξαι τὸ προκείμενον;

τὸ δέ «ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή » ἥκιστα ἔγωγε ὑπολαμβάνω περὶ τῆς πρὸς τὸ πνεῦμα ἀρχῆς εἰρῆσθαι τῷ θεολόγῳ, ὡς σύ γε ὑπείλη-φας (²) · οὐ γὰρ ἄν ἐτόλμησα ἐναντία αὐτῷ φθέγγεσθαι, τοῦτ' ἐπιχειρῶν ἀνελεῖν, ἀλλὰ κἄν « τὴν ἑτέραν καὶ ἐκ τῆς ἑτέρας » καὶ « ὑπὸ τὴν ἑτέραν » λέγω, οὐχ ὡς διαφόροις χρῶμαι τούτοις τοῖς ῥήμασιν, ὅλλὰ ὑς τοῖς αὐτοῖς, ἡγούμενος ἔκαστον ἐξ ἡς ἐστιν ὅπως ποτὲ ἀργῆς ὑπὸ ταύτην καὶ ἀναφέρεσθαι.

#### Quam errata Palamae consilia.

εὶ δ' ἄρα γε άμαρτάνω, εἰς μόνην τὴν λέξιν τὸ ἁμάρτημά μοι περιίσταται. τοῦδ' εἴνεκα φαίης ἄν τοῦ λόγου γινομένου περὶ τῆς κατὰ τὸ θεογόνον ἀρχῆς τὸ (98°) «ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή » εἰσάγεις.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> ἐξαρχῆς Μ <sup>76</sup> ταυτὰ Μ <sup>77</sup> ἐξαρχῆς Μ.

<sup>(1)</sup> An. Pr. 41b.

<sup>(2)</sup> P. 69<sup>r</sup>-70<sup>r</sup>.

δ οίσθα εἰρημένον περὶ τῆς δημιουγικῆς ἀρχῆς, ἐγώ σοι ἐρῶ. 9ο οὐδεὶς λατίνων ἢ δύο ἀρχὰς τοῦ ἀγίου πνεύματος τολμῷ αὐτόθεν λέγειν ἢ «πρώτην καὶ δευτέραν ἀρχὴν» ἢ «μίαν ἐκ δύο συνιοῦσαν ἀρχῶν» μᾶλλον μὲν οὖν καὶ ἀναθέματι τοὺς οὕτω φρονοῦντας 
ὑποβάλλουσιν. ἀλλ' εἰ μέν τις αὐτοὺς ἔροιτο εἰ ἀρχήν φασι καὶ τὸν 
υἱὸν τοῦ ἀγίου πνεύματος, φασί «ναί» καὶ εἰ τὸν πατέρα, «ναί» 95 
εἰ δ' ἐπὶ τούτοις ἐπαγάγοι «οὐκοῦν δύο λέγετε τοῦ πνεύματος ἀρεἰ δ' ἐπὶ τούτοις ἐπαγάγοι συμπεραίνεις «ἡμεῖς δὲ τουτὶ τὸ 
ρῆμα τὸ δύο οὐδαμῶς προστίθεμεν».

τῶν τοίνυν γραικῶν πρὸς ταῦτα λεγόντων « ὡς γελοῖον, ὡ λατῖνε, φής, οἰόμενος διαφέρειν ἀρχὴν καὶ ἀρχὴν, εἰπεῖν καὶ δύο 100 ἀρχάς τὸ γὰρ δὶς κατηγορεῖν τὴν ἀρχὴν ἐπὶ ἑτέρου καὶ ἑτέρου προσώπου, ἄπαξ ἐφ° ἐκατέρου, δύο ἔστι λέγειν ἄντικρυς ἀρχάς, καὶ εἰ μὴ τὸ « δύο », τῷ λόγῳ πρόσκειται. ὥσπερ καὶ ὅταν τις εἴπη ὅδε ὁ ἄνθρωπος μετὰ τοῦδε τοῦ ἀνθρώπου τόδε πεποίηκεν » ὑπὸ δύο ἀνθρώπων δυνάμει φησὶ τὸ πρᾶγμα γεγενῆσθαι, καὶ οὐ μᾶλ- 105 λον δύο ἀνθρώπους δηλοῖ ὁ προστιθεὶς τὴν δύο λέξιν, λέγων « δύο ἀνθρώπους ἐλθεῖν » ἢ ὁ, ἄνευ ταύτης, « ἄνθρωπος καὶ ἄνθρωπος ἡλθέτην » λέγων — ἔχει γὰρ καὶ οὖτος ταύτην δυνάμει —, οῦτω καὶ ὑμεῖς ἀρχὴν ἑκάτερον τῶν προσώπων τούτων λέγοντες, δυνάμει δύο λέγετε ἀρχάς ».

ταῦτ° οὖν, ὅταν παρ° ἡμῶν ἀκούσωσι, «λελήθατε ὑμᾶς αὐτούς », φασίν, «ὧ ἄνδρες,  $(98^{\circ})$  τοῖς αὐτοῖς περιπίπτοντες ἐγκλήμασι».

πῶς γὰρ καὶ τοῖς λέγουσι « θεὸν ἐκ θεοῦ » ἢ « πρὸς τὸν θεὸν » καὶ « ἄρχὴν τῶν κτισμάτων δηλονότι ἐξ ἄρχῆς » οὐχ ἕψεται δυνάμει <sup>115</sup> τῷ αὐτῷ γε λόγῳ δύο λέγειν θεοὺς καὶ δύο ἄρχάς, εἰ καὶ μὴ τὸ

 $<sup>^{90}</sup>$  Phrasis sententia οΐδα postulare videtur τις M.

δύο ἐνεργεία πρόσκειται; εἶ γὰρ ἡμῖν ἔπεται τοῦτο, δυνάμει κάκείνοις πάντως εἶ δ° ἐκείνοις οὐ δι' ὅντινα δήποτε λόγον, οὐδ' ἡμῖν διὰ τὸν αὐτόν εἶ δ' ἐκείνοις πάλιν σώζεται «ἡ μία ἀρχὴ » καὶ « δ 120 εἷς θεὸς » τῷ τὸν ἕτερον ἐκ τοῦ ἑτέρου προάγειν ἢ πρὸς τὸν ἕτερον ἀναφέρειν, πῶς καὶ ἡμῖν διὰ τὰ αὐτὰ οὐ σωθήσεται τὸ τῆς μοναρχίας χρῆμα;

πιστεύομεν γάρ, ὥς φησιν ὁ δαμασκηνός (¹), ὡς « ὁ υἱὸς πάντα ὅσα ἔχει, ἐκ τοῦ πατρὸς ἔχει ' καὶ αὐτὸ τὸ εἶναι ' καὶ διὰ τὸ τὸν 125 πατέρα ἔχειν τι, ἔχει καὶ ὁ υἱός. ὥστε κἂν δημιουργὸν τῶν ὅντων λέγης τὸν υἱόν, καὶ ποιητὴν καὶ ἀρχήν, κἂν θεόν, κἂν αὐτοσοφίαν, κἂν ἄλλ' ὁτιοῦν, πάντα ταῦτα ἐκ τοῦ πατρὸς ἀξιξήτω τρόπω εἶληφως ἔχει ' ἔξ οὖ καὶ τὸ εἶναι.

οὐκοῦν καὶ εἰ ἀρχή ἐστι τοῦ πνεύματος ὁ υίός, ἐκ τοῦ πατρὸς 130 καὶ τοῦτ' ἔχει, ὥσπερ καὶ τἄλλα. καὶ διὰ τοῦτο σώζεται τὸ τῆς μοναρχίας δόγμα, τῆ πρὸς τὸν ἕνα πατέρα ἀναφορᾳ, ἔξ οὖ καὶ τὸ εἶναι ἀρχὴ ἔχει ὁ υἱός.

είδως οὖν αὐτός, ὧ ἱερὰ κεφαλή, ὡς τοιαῦτο ἄττα ἀπολογοῦνται λατῖνοι ἑκάστοτε πρὸς τοὺς ἐπιχειροῦντας αὐτοὺς ἀπάγειν ἐπὶ τὰς 135 δύο ἀρχάς, οὖκ ῷμην δεῖν τῶν πρὸς ἐκείνους ἀρχόμενος συλλογισμῶν τῆ τοιαύτη αὐτῶν ἐνστῆναι θεραπεία, καὶ τὴν ἔνστασιν ὡς ἐν ἀρχῆς ὑποθέσθαι λόγῳ (99°), δυνατὸν ὂν ἐξ ἄλλων ἑᾳσθο ὑπο αὐτῶν συγχωρουμένων καὶ τοῦ ζητουμένου ἐπιτυχεῖν ἀφιλονείκως συμπεράσματος καὶ τὴν τοιαύτην αὐτῶν ἐκ βάθρων ἀνασπάσαι θε-

όταν οὖν ἀκούσης τὸ «ἴσως... οὕτω γε... οὖδὲν κωλύει » (²) μὴ ἀπλῶς τοῦτο νόει, ἀλλὰ πρὸς μόνον τὸ τὴν μοναρχίαν μὴ ἀναι-

us δι' δντιναδήποτε Μ 125 έχειν τί Μ 130 τάλλα sic MV hic et alibi.

<sup>(1)</sup> IOH. DAM., De Fide Orthodoxa, I, 8; PG. 94. 824B.

<sup>(2)</sup> Cf. PAL., ad Acind. P. 69v, 8 ss., v. Introd. p. 63, n. 1.

ρεϊσθαι, ως εκείνοι φασι, δηλονότι οίς διαλέγομαι ωσανεί πρός ἔκείνους ἔλεγον 🔹 ἴσως γὰς τὸ λέγειν ἄςχὴν καὶ ἄςχήν, οὕτως ὥστε τὴν ἔτέραν ἐκ τῆς ἔτέρας είναι, οὐδὲν κωλύει πρός γε τὸ τηρεῖσθαι 145 την μίαν ἀρχήν », ως υμίν δοκεί — ἐπεὶ καὶ τῷ θεολόγῳ φατὲ καὶ προσλέγοντι καὶ τὸν υίὸν ἄρχὴν τῶν ὄντων καὶ τὸν πατέρα άρχην τῶν ὄντων —, ἀλλ' οὖν σώζεταί γε ή μοναρχία τῷ τὴν ἑτέραν έκ τῆς ἔτέρας προάγειν. διισχυρίζεσθε γὰρ οὕτω γε σώζεσθαι τὴν μίαν ἄρχήν.

150

τούτου μὲν οὖν ὑμᾶς ἀφίημι. διὰ τί; ὅτι εἰ μὲν ὅλως συγχωοηθείη καὶ τὸν υίὸν ἀρχὴν είναι τοῦ άγίου πνεύματος καὶ δμολογηθείη τοῦτο καὶ παρ' ἡμῶν, δεδόσθω τὰ τῆς θεραπείας, καὶ μία άργη άπλως ἔστω τοῦ άγίου πνεύματος καὶ τοῦ υίοῦ ὄντος άρχῆς αὐτοῦ. εἰ δὲ δείξομεν αὐτοί, ἔξ ὧν ὁμολόγεῖτε, ὅτι ὁ υίὸς οὐκ ἔστιν 155 άρχη του άγίου πνεύματος, φανερόν ώς οὔτε τῆς τοιαύτης παραμυθίας δεησόμεθα, οὖτε εἰς ἀνάγκην περιστησόμεθα ζητεῖν ὅπως δ πατήρ άμα καὶ δ υἱὸς μία ἐστὶν ἀρχὴ τοῦ άγίου πνεύματος, καὶ περί μεν της εμαυτού περί άρχης διανοίας, τοσαύτα τη ση θειότητι ἀπολογοῦμαι.

160

 $\ddot{a}$  δ $\dot{c}$  αὐτὸς  $(99^{\circ})$  περ $\dot{c}$  ἀρχῶν φὴς τρία ταῦτα σχεδόν ἐστιν.  $\ddot{c}$ ν μέν, ὅτι τὸ « ἡ ἔκ τῆς ἄρχῆς ἄρχή » οὖκ εἴρηται περὶ τῆς κατὰ τὸ θεογόνον ἄρχῆς, ἄλλὰ τῆς δημιουργικῆς (1) · δεύτερον δέ, ὅτι εἰ καὶ χωρίς εκάστην τῶν θεαρχικῶν ὕποστάσεων καὶ θεὸν καὶ ἀρχὴν τῶν ὄντων λέγομεν, ἄλλ³ οὖν οὖκ ἀνάγκη τρεῖς ἡμᾶς λέγειν ἡ δύο θεοὺς 165 ἢ ἄρχάς: τὸ δὲ τρίτον, ὅτι ἄδύνατον τὰς δύο ἄρχὰς μίαν λέγειν ἀρχήν, εἴ καὶ ἡ ἕτέρα ἐκ τῆς ἕτέρας ἐστίν (²).

τούτων οὖν τῶν τριῶν τὸ μὲν πρῶτον ἄληθὲς μέν ἔστιν, οὐδὲν

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> ὡς ἂν εἰ Μ.

<sup>(1)</sup> Id., P. 69°, 15-27.

<sup>(2)</sup> Id., P. 69<sup>v</sup>, 27-30; 70<sup>r</sup>, 1-18.

μέντοι πρὸς τοὺς λατίνους τσασι γὰρ καὶ αὖτοὶ ὅτι περὶ τῆς δη170 μιουργικῆς ἄρχῆς εἴρηται.

τὸ δὲ δεύτερον καὶ ἀληθές ἔστιν ἄμα καὶ πρὸς ἔκείνους ἀντιστρέφει. ὥσπερ γὰρ σὰ φὴς «'εἶ καὶ ἕκάστη τῶν θεαρχικῶν ὑποστάσεων ἀρχή ἔστι τῶν ὄντων, καθ³ ἔαυτὴν νοουμένη, ἀλλ³ οὖν μία ἔστὶ τῶν ὄντων ἀπλῶς ἀρχή », οὕτω καὶ αὐτοῖς ἀρμόσει εἰπεῖν ὅτι « εἰ καὶ ὁ πατὴρ καὶ ὁ υἱὸς ἕκάτερος ἀρχή ἔστι τοῦ ἁγίου πνεύματος, ἀλλ³ οὖν μία ἔστὶν αὐτοῦ ἀπλῶς ἀρχή ».

καὶ ἣν δὲ ἐπιφέρεις αἰτίαν τοῦ τὰ τρία πρόσωπα μίαν ἀρχὴν εἶναι, εἴπερ ἄλλην οὐκ ἔχεις εἰπεῖν, καὶ αὐτοῖς οὐχ ἦττον ἀρμόσει λέγεσθαι. φὴς γὰρ δήπου ὅτι « διὰ τοῦτο οὐ θέμις τρεῖς εἰπεῖν 18ο ἀρχάς, ἐπεὶ ὁ πατὴρ διὰ τοῦ υἱοῦ ἐν ἀγίω πνεύματι προάγει τὰ ὄντα, ὥστε τὰ ὄντα οὐκ ἄν εἴη ἐκ τριῶν ἀρχῶν, ἐκ τοῦ πατρὸς διὰ τοῦ υἱοῦ ἐν άγίω πνεύματι δημιουργηθέντα » (¹). οὐκοῦν καὶ αὐτοὶ τὰ αὐτὰ ἔροῦσιν ὅτι διὰ τοῦτο οὐ δύο ἀρχαί, ὁ πατὴρ καὶ ὁ υἱός, τοῦ άγίου πνεύματος, ἐπεὶ ὁ πατὴρ διὰ τοῦ υἱοῦ προβάλλει τὸ πνεῦμα οὐκ ἄν εἴη ἐκ δύο ἀρχῶν, ἐκ (100°) πατρὸς διὰ τοῦ υἱοῦ προσερχόμενον.

δρα δή, εἰ καλῶς ἡμῖν ἔχον ἐστὶ τοιούτοις πρὸς ἐκείνους χρῆσθαι λόγοις, οι καὶ ἡμᾶς ὁμοίως συμποδίζουσιν, ἀλλὰ μὴ τούτους εὐρεῖν οι πρὸς ἡμᾶς μόνον ἔσονται.

190 οὖ μήν, ἀλλὰ καὶ τὸ τρίτον πρὸς μὲν ἐκείνους παρὰ θύρας ἀπαντῷ, τοῖς δ' ἡμετέροις ἔστιν ὡς ἐναντίον ἐστίν. τὸ μέν, ὅτι τε εὐθύνει αὖτοὺς ὡς αὖτόθεν δύο ἀρχὰς λέγοντας, μηδαμῶς τοῦ τοιούτου παρ' αὖτοῖς λεγομένου, καὶ ποιεῖται τὸν πρὸς ἐκείνους λόγον οὖκ

<sup>178</sup> ουκ] οὖν V 183 διατοῦτο M 187 ἐστι M; χρῆσθαι M per errorem iterat 188 λόγ M 189 ἡμῶν V 187-190 ab ὅρα usque ad καὶ τὸ τρίτον amanuensis M, per lineam abrasatam necnon in margine exharavit 191 ἀπαντα M; τὲ M.

<sup>(1)</sup> Id., 70t, 1-18: revera non ad verbum.

έκ τῶν ἐκείνοις ὡμολογημένων, καὶ μὴ προσήκουσι χρῆται παραδείγμασι. τὸ δέ, ὅτι ἐπί γε τῆς δημιουργικῆς ἀρχῆς πάντων ἐστὶν 195 ἀτοπώτατον τὸ οἴεσθαι μὴ σώζεσθαι τὴν μοναρχίαν ἐκ τοῦ τὸν υἵὸν καὶ τὸ πνεῦμα ἐκ πατρὸς ἔχειν τὴν ὕπαρξιν.

Spiritus S. processio et hominum procreatio nulla re inter se similes neque igitur comparandae.

ἀλλ° ΐνα οἱ ἐντευξόμενοι τῷ τοιούτῳ συγγράμματι δύνωνται μετὰ ἀκριβείας παρακολουθεῖν τοῖς λεγομένοις, ἐκθέμενος πρῶτον τὰ ἐπὶ τούτοις σου ῥήματα, εἶτα πειράσομαι ἕκαστον τούτων δῆλον 200 ποιῆσαι.

ἔστι δὲ τά γε ξήματα ταυτί (¹) · «πῶς δὲ καὶ αἱ δύο ἀρχαὶ μία ἐστὶν ἀρχή; οὐ γὰρ ἀξιώσουσιν ἡμᾶς πίστει δέχεσθαι τούτων τὰ προβλήματα. πῶς οὖν αἱ δύο μία; ὅτι ἡ μία, φησίν, ἔστιν ἐκ τῆς ἑτέρας. τί οὖν ὁ σήθ; ἐκ μιᾶς ἄρα γεγέννηται ἀρχῆς ὅτι ἡ εὕα ἦν 205 ἐκ τοῦ ἀδάμ; καὶ οὐ δύο εἰσὶν ἀρχαὶ αὐτοὶ ὅτι ἡ μία ἐστὶν ἐκ τῆς ἑτέρας; τί δὲ ἡ εὖα; οὐ δευτέρα ἀρχὴ τῶν ἐξ αὐτῆς ὅτι καὶ αὐτὴ τὴν ἀρχὴν ἔσχεν ἐξ ἀδάμ; καίτοι ἀμφοῖν τὸ γόνιμον αὐτοῖς, ἀλλὰ καὶ διάφορον καὶ ἐν διαφόροις ὑποστάσεσι, διόπερ οὐδὲ μία ἐστὶν αὐται αἱ ἀρχαὶ, καίτοι ἡ μία ἐστὶν ἐκ τῆς ἑτέρας. εἰ γοῦν ἐνταῦθα 210 οὖ, εἰ καὶ μὴ ἕν, ὅμως ἐστὶ τὸ (100°) γόνιμον ἀμφοῖν, οὖκ ἔνι μίαν εἶναι τὴν ἀρχήν, πῶς ἐπὶ τῆς ἀνωτάτω τριάδος αἱ δύο μία εἰσὶν ἀρχαί, ἐν ἡ μηδαμῶς ἐστι κατὰ τὸ θεογόνον κοινωνία, μόνος γὰρ τεθεολόγηται θεότης θεογόνος ὁ πατήρ; \*

τούτοις οὖν τρία τις ἄν ἐγκαλέσαι. πρῶτον μὲν ὅτι διαβάλλει <sup>21</sup>5 λατίνους — οὖ γὰρ λέγουσιν αὐτοὶ αὐτόθεν δύο ἄρχάς. εἶτα

 $<sup>^{208}</sup>$  δύο εἰσὶ τούτου τοῦ ἑνὸς ἀρχαὶ ὅτι ἡ μία P $^{208}$  αμφοῖν P $^{210}$  ἐνταῦθα, οὖ εἰ P $^{211}$  οὐκ ἔνι τοῦ ἑνὸς μίαν εἶναι P $^{212}$  αἱ δύο τοῦ ἑνὸς ἀγίου πνεύματος μία εἰσιν ἀρχαί P $^{215}$ τίς Μ.

<sup>(1)</sup> PALAMAS, ad Acind., P. 71r, 7-15 v. Intr. p. 75.

δέον πρὸς ἐκείνους διαλεγομένους τοῖς παρο ἐκείνων χρῆσθαι συγχωρουμένοις, ταῦτα λαμβάνει ὅτι οὐδο ὁπωστιοῦν κοινωνεῖ τῷ πατρὶ ὁ υίὸς κατὰ τὸ θεογόνον, ἤκιστα τοῦ τοιούτου ἐκείνοις 220 ὁμολογουμένου. πῶς γάρ, οῖ γε αὐτὸ τοῦτό φασιν, ὅταν τὸ πνεῦμα καὶ ἐκ τοῦ υἱοῦ προβάλλωνται — ὁ γὰρ τοῦτο ἀξιῶν καὶ κοινωνεῖν δήπου τὸν υἱὸν τῷ πατρὶ κατὰ τὸ θεογόνον βούλεται — ὅταν δὲ ἀκούσωσί τινος λέγοντος μόνην εἶναι πηγὴν τῆς ὑπερουσίου θεότητος τὸν πατέρα, οὖχ ὅτι καὶ τῷ υἱῷ οὐ μέτεστί πως τῆς θεο-225 γόνου ἀρχῆς; τοῦτό φασιν εἰρῆσθαι.

άλλ' ὅτι ὁ μὲν πατὴρ πηγὴ ὢν θεότητος οὐ πρόεισιν ἔξ ἄλλης πηγῆς, οὐδὲ ἔξ ἄλλου του ἔχει τὸ εἶναι πηγή, ὁ δὲ υίός, εἰ καὶ πηγή ἐστιν, ἀλλ' οὖν καὶ ἐκ πηγῆς, καὶ ἔξ ἄλλου του ἔχει τὸ εἶναι πηγή. ἔστι γὰρ τῷ μὲν πατρὶ οὐδὲν αἴτιον τοῦ εἶναι πηγήν, τῷ δὲ υἱῷ ὁ πατήρ καὶ ὁ μὲν πατὴρ πηγή ἐστι, καὶ ὡς γεννήτωρ καὶ ὡς προβολεύς, ὁ δὲ υἱὸς ὡς προβολεὺς μόνον (¹).

ἕνθεν ὁ μὲν πατὴρ πάσης ἐστὶν ἀπλῶς πηγὴ τῆς πηγαζομένης θεότητος (2), ὁ δὲ υἱὸς τῆς τοῦ πνεύματος μόνης καὶ ὁ μὲν πατὴρ οὖ πρὸς (101°) τόδε μὲν πηγή, πρὸς τόδε δὲ ἐκ πηγῆς · ὁ δὲ υἱὸς 235 πρὸς μὲν τὸ πνεῦμα πηγή, πρὸς δὲ τὸν πατέρα ἐκ πηγῆς. καὶ ταῦτ ἄρα οὖκ ἀπότροπον ἂν εἴη τὸν πατέρα μόνον πηγὴν ἁπλῶς τῆς θεότητος προσειπεῖν, ἔξ οὖ καὶ ὁ υἱὸς ἔχει τὸ εἶναι πηγή (3).

άλλὰ μὴν καὶ τῷ παραδείγματι οὐ πάνυ τοι φαίνεται τὸ εὔλογον προσόν. ἐροῦσι γὰρ οἱ ἄνδρες ὅτι ἐπεὶ τῷ μὲν ἀδὰμ καὶ τῆ

<sup>220</sup> τουτοφασίν, M 235 καί om V.

<sup>(1)</sup> Cf. NIL. CABASILAS, πεοὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος ἐππορεύσεως, Vat. gr. 1117, f. 72<sup>r</sup>-72<sup>v</sup>; CANDAL, 87.

<sup>(2)</sup> V. Ps. DIONYSIUS, De divinis Nominibus, II § 6; PG. 3,644<sup>cd</sup>; BARL., Proc. Sp. S., W 27<sup>r</sup>, 24-25.

<sup>(3)</sup> V. NII. CABASILAS, o. c. λόγ. β': Vat. gr. 1117, f. 74<sup>v</sup>; CANDAL, 87-88.

εὖα πλεῖστον μὲν ἑτερότητος, ὀλίγον δὲ ταὖτότητος μέτεστι, πατρὶ 240 δὲ καὶ υίῷ τὸ ἀνάπαλιν. τί θαυμαστόν, εἰ ἐκεῖ μὲν μία ἀρχὴ διὰ τὴν τῆς ταὖτότητος ἐπικράτειαν, ἐνταῦθα δὲ οὐ μία διὰ τὴν τῆς ἑτερότητος;

εἶτα ὁ μὲν σὴθ πρότερον ἐκ τοῦ ἀδὰμ καὶ τῆς εὖας γεγέννηται, καὶ σύνθετος ὢν μέρος τι τῶν ἑαυτοῦ ἐξ ἑκατέρου εἴληφε, καὶ οὐ 245 τὸν αὐτὸν τρόπον. τὸ δὲ πνεῦμα τὸ ἄγιον καὶ ἄμα φασὶν ἐκ πατρὸς καὶ υἱοῦ ἐκπορεύεσθαι, καὶ ἐντελῶς ἐξ ἑκατέρου, καὶ οὐχ ἑτέρως. καὶ ἡ μὲν εὕα οὐχ ἄμα γινομένη ἐκ τοῦ ἀδὰμ γεννῷ τὸν σήθ, ὁ δὲ υἱὸς ἄμα τῷ γεννᾶσθαι ἐκ τοῦ πατρὸς προβάλλει τὸ πνεῦμα. καὶ ὁ μὲν ἀδάμ, ὡς ἀλλοτρίᾳ χρώμενος τῆ εὕα, γεννῷ τὸν σήθ καὶ 250 οὐχ ὡς ἐξ αὐτοῦ γενομένη · οὐ γὰρ ἐπειδὴ ἡ εὕα ἐγένετο ἐκ τοῦ ἀδὰμ διὰ τοῦτο τὸν σὴθ γεννῷ, ἀλλ' ἐπειδὴ συνεγένετο αὐτῷ ὕστερον, ὡς ἀλλοτρία ἀλλοτρίῳ, ὥσπερ καὶ τῶν ἄλλων ἑκάστη ἑκάστῳ. ὡς γὰρ ἔχει ὁ ἐμὸς πατὴρ πρὸς τὴν ἐμὴν μητέρα, ἥ τις οὐκ ἔστιν ἔξ αὐτῆς πρός γε τὴν ἐμὴν γέννησιν, οῦτω καὶ ὁ ἀδὰμ πρὸς (101°) 255 τὴν εὕαν πάντως ἔχει ἔν γε τῆ τοῦ σὴθ γεννήσει. ἀλλὰ τὸν υἱόν φασι διὰ τὸ γεννᾶσθαι ἐκ τοῦ πατρὸς λαμβάνειν ἐξ αὐτοῦ ὥσπερ τἄλλα, οὕτω καὶ τὸ προβάλλειν τὸ πνεῦμα (¹).

εἰ οὖν διὰ ταῦτα εἴποιεν οὖδὲν εἶναι ἀπεικὸς ἔκεῖ τε μίαν, καὶ ἔνταῦθα οὖ μίαν λέγεσθαι τὴν ἀρχήν, τί πρὸς αὐτοὺς φήσομεν; 260

Quo sit modo servanda « Monarchia ».

ἔπειτα, ὅταν λέγωμεν «θεὸν ἐκ θεοῦ» καὶ «πρὸς τὸν θεόν» καὶ «ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή» πῶς οὐκ οἴει ἐν τούτῳ ἡμῖν τηρεῖσθαι τὴν μοναρχίαν ἔν τῷ πρὸς τὸ ἕν τὰ ἔξ αὐτοῦ ἀναφέρειν; εἶ γὰρ καὶ

 $<sup>^{240}</sup>$  tautót. id. 242  $^{244}$  kai tỹc sửac]  $\mathring{\eta}$  tỹc sửac M  $^{245}$  μέφός ti M  $^{255}$  έξ αὐτῆς MV  $^{261}$  τὸν om. V.

<sup>(1)</sup> cf. Ps. Basilius, Contra Eunomium, lib. V, PG. 29, 736.

μία θεότης καὶ οὐσία ἐστὶ τῶν τριῶν, ἀλλ' εἰ μὴ τὰ δύο ἐκ
265 τοῦ ἑνὸς τὴν ὕπαρξιν εἶχον, οὖκ ἦν ὅπως ἄν οὐ τρεῖς θεοὺς
καὶ τρεῖς ἄρχὰς ἦναγκαζόμεθα λέγειν. διὸ καὶ οἱ θεολόγοι τοῦ
τὰ τρία ἕνα θεὸν λέγεσθαι καὶ μίαν ἄρχὴν πρὸς τῷ τὴν μίαν
θεότητα αἰτιᾶσθαι, ἔτι καὶ τὸ τὰ δύο ἐκ τοῦ ἑνὸς εἶναι αἴτιον
τίθενται.

270 • ἔνωσις γάρ, φησίν, ὁ πατὴρ ἔξ οὖ καὶ πρὸς ὃν ἀνάγεται τὰ ἔξῆς • (¹), καὶ εἴς θεὸς εἰς ἕν αἴτιον υἱοῦ καὶ πνεύματος ἀναφερομένων • καὶ ἡμῖν εἴς θεὸς ὅτι μία θεότης, καὶ πρὸς ἕν τὰ ἔξ αὐτοῦ τὴν ἀναφορὰν ἔχει • καὶ ὅταν πρὸς τὴν θεότητα βλέψωμεν καὶ τὴν πρώτην αἰτίαν, τουτέστι τὸν πατέρα καὶ μοναρχίαν, ἕν ἡμῖν τὸ φαντα-275 ζόμενον • καὶ πῶς οὖν οὐ συνάναρχα εἰ συναίδια; ὅτι ἐκεῖθεν, εἰ καὶ μὴ μετ² ἐκεῖνο, καὶ ἡμῖν δὲ μοναρχία τὸ τιμώμενον ἣν περιγράφει ἡ πρὸς τὸ ἕν τῶν ἔξ αὐτοῦ σύννευσις.

(102°) καὶ πολλὰ τοιαῦτ' ἂν εὕροι τις ἔξ ὧν ἔστιν ἡμᾶς εἰδέναι ὅτι διὰ τοῦτο ἔστιν εἶς θεός, ἐπειδὴ τὰ δύο πρὸς τὸ ἕν ἄναφέ280 ρεται.

άλλὰ περὶ μὲν τῶν περὶ ἀρχῆς σοι εἰρημένων, τοσαῦτα καὶ ἡμῖν εἰρήσθω.

## Syllogismorum genera distinguuntur.

έν δὲ τοῖς περὶ ἀποδείξεως κινδυνεύομεν, ὧ φιλότης, καὶ ἀμφότεροι ὀρθῶς λέγειν, καὶ μηδὲν κατά γε τὸ πρᾶγμα διαφέρεσθαι.
285 οὔτε γὰρ αὐτὸς ἄξιῶ τὰς τῶν λογίων ἀποφάνσεις, καὶ εἴ τι ἔξ αὐτῶν ὀρθῶς συνάγοιτο, μὴ πάσης ἀποδείξεως καὶ σεμνότερα καὶ πιστότερα εἶναι, οὔτε ἀμφισβητῶ μὴ διὰ τῆς ἐγγινομένης ἔν ὑμῖν τοῖς

 $<sup>^{268}</sup>$  tõ V  $^{271}$  éξτς V ; αἰτίου V  $^{275}$  συνναΐδια V  $^{279}$  διατούτο M  $^{288}$  ὑμᾶς] ὑμῖν V.

<sup>(1)</sup> GR. NAZIANZENUS, de Dogmate et Constitutione, PG. 35. 1073 A; BARL, Proc. Sp. S., W 39<sup>v</sup>, 14.

κεκαθαρμένοις τὴν διάνοιαν νοερᾶς φωτοφανείας κρεῖττον ὑμᾶς ἢ κατὰ ἀπόδειξιν εἰδέναι ὅτι τέ ἐστι θεὸς καὶ οἶον φῶς ἐστι, μᾶλλον δ³ ὅπως πηγή ἐστι φωτὸς νοεροῦ καὶ ἀῦλου (¹).

290

οὖτ² αὖθις ἀπαγορεύω ἡμῖν τοῖς πολλοῖς τοῖς μὴ πρὸς τοῦτο θεωρίας ἀναβεβηκόσι μὴ ἐκ τῆς περὶ πάντα προμηθείας τὸν κοινὸν προμηθέα συνορᾶν, ἐκ τῶν ἀγαθυνομένων τὴν αὐτοαγαθότητα, ἐκ τῶν ζωοποιουμένων τὴν αὐτοζωήν, καὶ ἀπλῶς ἐκ πάντων τὸν τὰ πάντα ὄντα καὶ ἐκ πάντων ἔξηρημένον (²).

295

ἀλλὰ μὴν οὐδὲ σύ, ἕως ἄν ἐθέλης θεωρητικὸς εἶναι, εἴποις ἄν τὰ ἐν τῆ ὑπερθέω τριάδι ζητούμενα μὴ πρώτιστά τε καὶ ἀρχικώτατα εἶναι, οὕθ³ ὑπερβεβηκός τι ἔχοντα, οὕτε τοῖς οὐσιώδεσι τῆς ψυχῆς λόγοις οἶα τ³ ἐμπεριλαμβάνεσθαι, ἢ τὰ μὲν (102) αὐτῶν κατηγορεῖσθαι τοῦ θεοῦ ἀμέσως, τὰ δ³ ἐμμέσως ἢ ὅτι, εἰ καὶ ὅτι 300 μάλιστα ἡμεῖς οἱ πολλοὶ ἀδυνατοῦντες ἄλλως ἐνδείξασθαι περὶ θεοῦ, ἀναγκαζόμεθα τρόπον κατηγορουμένου καὶ ὑποκειμένου ἐκφέρειν τὰς θείας ἀποφάνσεις, αὐτοζωὴν τὸν θεὸν λέγοντες καὶ αὐτοσοφίαν καὶ ἕκαστον τῶν ἄλλων αὐτοῦ κατηγοροῦντες, οὕτω καὶ ὑμεῖς, οἱ ἔρφω τὰς θείας ἐμφάσεις νοερῶς δεχόμενοι — ἐπειδὰν τὰς αἰσθή- 305 σεις καὶ τὰς λέξεις καθάπαξ ἀφέντες μυστικῶς τῷ θείω συγγένησθε (³) — νοεῖτε ὡς ἔτερον καθ᾽ ἑτέρου τῆς αὐτοαπλότητος ἐκείνης κατηγορούμενον ἢ ἀμέσως ὅλως ἢ ἐμμέσως.

τίς δὲ ἡ διαφωνία; πράγματος μὲν ὡς οἶμαι, οὐδενός, περὶ μόνην δὲ τὴν λέξιν αὐτὴν δρῶ οὖσαν.

310

διττὸν γάρ ἐστι τὸ τῆς ἀποδείξεως ὄνομα κοινῶς τε καὶ ἰδίως λεγόμενον. τὸ μὲν γὰρ ἐπὶ πάσης ἀπλῶς ἡστινοσοῦν δείξεως λέγεται, ὅταν ἔξ ἀληθῶν τε καὶ γνωριμωτάτων καὶ ἀναμφισβητήτων

 $<sup>^{292}</sup>$  προμηθεία V  $^{313}$  τε] τι M.

<sup>(1)</sup> PALAMAS, ad Acindynum, P. 73v, 27 sqq.

<sup>(2)</sup> Id., P. 74r, 2 sqq.

<sup>(3)</sup> Cf. quod de haesychastis in exordio diximus.

<sup>16. -</sup> SCHIRO: Barlaam, Epistole Greche

δειχνύηται (1), καθό σημαινόμενον καὶ ξήτορες καὶ λογογράφοι καὶ 315 φιλόσοφοι καὶ πάντες άπλῶς τὸ « ἀποδέδεικται καὶ ἀποδείξομεν » καὶ τὰ τοιαῦτα τῶν ξημάτων ἑκάστοτε λέγουσιν ἐφ³ ὧν οἴονται ἀληθέστατα δείκνυσθαι.

ίδίως δὲ λέγεται ἀπόδειξις ἐπὶ τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ, τοῦ ἀντιδιαστελλομένου πρὸς τἄλλα τοῦ συλλογισμοῦ εἴδη.

320 διττῶς οὖν τῆς ἀποδείξεως λεγομένης, κατὰ μὲν τὸ πρῶτον σημαινό (103°) μενον καλῶς ἄν ἔχοι ἄπαντας οὖς ποιοῦμεν ἑκάστοτε περὶ τῶν θείων συλλογισμοὺς ἀποδεικτικοὺς προσαγορεύειν κατὰ δὲ τὸ δεύτερον, σκοπεῖν χρὴ εἰ πρόσεστιν αὐτοῖς ἄπαντα τὰ διορισθέντα περὶ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ ὑπὸ τῶν τὰς τοιαύτας ἡμῖν παραδεδωκότων μεθόδους, εἰ γὰρ μὴ ἀφίενται τῆς τοιαύτης προσηγορίας (²).

εγώ μεν οὖν πολλοὺς πολλάκις περὶ τῶν θείων ἐξενηνοχώς συλλογισμούς, οὖπω καὶ τήμερον τοιοῦτον ἀποδεικτικὸν οἵός τ' ἐγενόμην ποιῆσαι ἀλλ' δν ἄν ἑκάστοτε ποιήσω, οἰόμενος αὖτὸν κάλλιστά 330 τε καὶ ὀρθότατα πεποιηκέναι, αὐτομάτως τοῦτον ὁρῶ πολλὰ τῶν τοῖς ἀποδεικτικοῖς προσόντων οὖκ ἔχοντα (³). ἀλλὰ μὴν οὐδ' ὑπ' ἄλλου του γεγενημένω τοιούτω συλλογισμῷ ἀποδεικτικῷ ἐνέτυχον.

## Palamae syllogismum A. refutat.

αὐτίκα γάρ, ὂν σὰ ὡς ἀποδεικτικώτατον γράφεις, εἴπερ συγχωρεῖς ἡμῖν ἐξετάσαι τοῦτον, δείξομεν αὐτὸν πάντων σχεδὸν τῶν περὶ 335 ἀποδείξεως διωρισμένων ἐνδέοντα. καὶ ἴνα μὴ δόξωμεν τοῦτον διαβάλλειν, καλῶς ἀν ἔχοι ἐκθεμένους αὐτόν, ἔργω δεῖξαι ὅ λέγομεν.

ἔστι δή σοι ὁ συλλογισμὸς ούτοσί · τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον φύσει ἐστὶν ἐκ τοῦ θεοῦ, τὸ φύσει ὂν ἐκ τοῦ θεοῦ πηγάζεται ἐκ τοῦ θεοῦ,

<sup>(1)</sup> Top. I rooa (c. 1).

<sup>(2)</sup> Cf. PAL., ad Acind., P. 74", 23 sqq.

<sup>(3)</sup> Cf. Ep. III 343-347.

τὸ πηγαζόμενον ἐκ τοῦ θεοῦ ἐκ τῆς πηγαίας θεότητος ἔχει τὸ εἶναι, τὸ ἐκ τῆς πηγαίας θεότητος ἔχον τὸ εἶναι ἐκ μόνου τοῦ πατρὸς 340 ἔχει τὸ εἶναι — μόνος γὰρ οὖτος τεθεολόγηται  $(103^{\circ})$  πηγαία θεότης. τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἄρα ἐκ μόνου τοῦ πατρὸς ἔχει τὸ εἶναι, ὥστε μόνος ὁ πατὴρ προβολεὺς τοῦ ἄγίου πνεύματος (1).

τοῦτον οὖν τὸν συλλογισμὸν εἴ τις σεμνύνων ἀποδεικτικὸν ἔθέλοι καλεῖν, διὰ τὸ δεῖν τοὺς πιστοὺς μᾶλλον ἀμεταπείστως πρὸς 345
αὖτὸν ἔχειν ἢ πρὸς τὰς γεωμετρικὰς ἀποδείξεις, φθόνος οὖδεὶς τοῦ
ὀνόματος ΄ ὅτι δὲ πολλῶν ἐνδεῖ τῶν ταῖς ἀποδείξεσιν ὀφειλόντων
προσεῖναι, ἐντεῦθεν δῆλον.

πρώτον μὲν γὰς οὐδεὶς ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς ἐπιχειςεῖ πρώτην ἀρχὴν καὶ ἀξίωμα δεικνύναι (²) · ὁ γὰς τοῦτο ποιῶν οὐ 350 μόνον οὐκ ἐπιτυγχάνει τοῦ ἀποδεικτικῶς συλλογίζεσθαι, ἀλλὰ καὶ λίαν ἀμαθὴς καὶ ἀπαίδευτος περὶ τὰ τοιαῦτα κρίνεται τὸ ὑπὲς ἀπόδειξιν ἀποδείξεως δεῖσθαι νομίζων.

ἐπεὶ δὲ ὅπερ ἐστὶ τοῖς γεωμέτραις ἀρχὴ καὶ κοινὴ ἔννοια καὶ ἀξίωμα, τοῦθ᾽ ἡμῖν ὑπάρχει ἔκάστη τῶν ἀποφάνσεων ὅσαι ἡμῖν 355 περὶ τῶν θείων ὑπὸ τῶν ἀγίων ἀνδρῶν ἀπεφάνθησαν οὐδεμίαν ἄρ᾽ αὐτῶν πειρᾶσθαι χρὴ ἔκ συλλογισμοῦ λαβεῖν, ἀλλὰ πρὸς ἑκάστην ἔχειν βέλτιον ἢ κατὰ ἀπόδειξιν.

ἀλλὰ μὴν τίς οὖκ οἶδεν ὡς καὶ τὸ τὸν πατέρα μόνον προβολέα εἶναι τοῦ ἀγίου πνεύματος αὐτόθεν ἔχομεν ὑπὸ τῶν πατέρων ἐκπε- 36ο φασμένον; ὁ γὰρ εἶπών · (μόνη πηγὴ τῆς ὑπερουσίου θεότητος ὁ πατήρ » ταὐτὸ λέγει τῷ λέγοντι · (μόνον τὸν πατέρα γεννήτορα καὶ προβολέα εἶναι » ἡ γὰρ «πηγὴ » ἐν ταὐτῷ περιέχει ταῦτα τὰ δύο ὀνόματα «τὸ γεννᾶν καὶ τὸ προβάλλειν». ὁ γὰρ πατὴρ ἐν τούτῷ

<sup>357</sup> ἄρα αὐτῶν M 362 ταὐτὸν M.

<sup>(1)</sup> PAL, ad Acind., P. 73r, 3 ss.

<sup>(2)</sup> Metaph. II, 2. 996; An. Post. 2. 722, 14; cf. BARL., De Proc. Sp. S., W 47<sup>7</sup>, 18 ss.

365 έστι πηγή, εν τῷ εἶναι γεννήτως (104°) και προβολεύς. ὥστε μόνην πηγὴν τῆς θεότητος προσειπών τὸν πατέρα, αὐτόθεν ἀπεφήνατο μόνον αὐτὸν εἶναι προβολέα τοῦ ἀγίου πνεύματος.

οὐκοῦν τὸ ταύτην τὴν ἀπόφανσιν ἐπιχειρεῖν δεικνύναι καὶ μὴ ὡς ἀρχῆ αὐτῆ χρῆσθαι, πῶς οὐ τῆς ἐσχάτης ἐστὶ περὶ ταῦτα λήθης; τὸ γὰρ τοῦ ἀγίου (¹) ἑητον οὐδεμιᾶς ἔξωθεν προσδεῖται προτάσεως πρὸς τὸ δύνασθαι ἡμᾶς ἐξ αὐτοῦ κατανοῆσαι, ὅτι μόνος ὁ πατὴρ προβολεύς.

άλλ° εἴπερ ἄρα σαφηνείας μικρᾶς, εἴ τις οὐτωσὶ τοῦτ° εἴποι, ἐπεὶ κατὰ τὸν μέγαν ἐκεῖνον (²) « μόνος ὁ πατὴρ πηγή ἐστι θεότητος, πηγὴ δ° ἔστι τῷ τ° εἰναι γεννήτωρ καὶ τῷ εἰναι προβολεύς, μόνος ἄρα ὁ πατὴρ προβολεὺς τοῦ ἄγίου πνεύματος » τὸ δὲ τοσαύτας τῷ τοιούτῳ ἑητῷ προσθεῖναι προτάσεις, εἰτα διὰ κύκλου τοῦτο τελευταῖον συμπεράνασθαι ὅπερ αὐτόθεν τὸ ἑητὸν ἡμῖν ὑποδείκνυσι, πῶς οὐκ ἔργον τοῦ τῆσδε μὲν ταῖς ἐν μερισταῖς λέξεσί τε καὶ δια-380 νοίας παραδοθείσης ἡμῖν θεολογίας ἐπιλελησμένου καθάπαξ, πρὸς δὲ τὰς ἀτυπώτους καὶ ἀπλᾶς καὶ ἀῦλους ἀρχετυπίας ὁλικῶς ἐπεστραμμένου;

είτα εἰ ὅτι μάλιστα δεῖταί τινος ἄλλης προτάσεως τὸ εἰρημένον ὅητὸν πρὸς τὸ συμπερανθῆναι τὸ προκείμενον, οὐδ³ οὕτως ἄν 385 εἴη ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς ὁ γεγενημένος σοι.

Causae cur nullus syllogismus in nonnullis theologicis demonstrativus fieri possit.

έσται γαρ ήμιν προχειρότερον καὶ σαφέστερον συλλογίσασθαι τοῦτο οὐτωσί · «ὁ πατὴρ μόνος ἐστὶ πηγὴ (104°) τῆς θεότητος,

<sup>378</sup> ἀοά V 383 είτα] έπιται V.

<sup>(1)</sup> Ps. Dionysius, De Div. Nomin., II, 6, 644cd.

<sup>(2)</sup> Id., l. c.

κατὰ τὸν ἄγιον, ὁ μόνος ὢν πηγὴ θεότητος μόνος ἔστὶ καὶ προβολεὺς τοῦ άγίου πνεύματος, ἐν γὰρ τῆ πηγῆ ἔμπερείληπται καὶ ὁ προβολεύς ». καὶ τὸ συμπέρασμα δῆλον. εἰ τοίνυν ἔπὶ πάντων τῶν 390 ἀποδεικτικῶν τῶν ἄλλων τῶν αὐτῶν ὑπαρχόντων, βελτίων μὲν ἀεὶ συλλογισμὸς ὁ ἔξ ἔλαττόνων αἰτημάτων τοῦ ἔκ πλειόνων (¹), ἀποδεικτικὸς δὲ ἕκάστου ἔστὶν ὁ τῶν ἔνδεχομένων γενέσθαι βέλτιστος, οὖκ ἄν εἴη ὁ σὸς ἀποδεικτικός, βελτίων γὰρ ὁ παρ' ἡμῶν γενόμενος.

ἔτι πᾶς ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς δείκνυσι τί τινι ὑπάρχον, διὰ μέσου τοιούτου, δ ἄν ἡ αἴτιον (²) τοῦ τὸ κατηγορούμενον ὑπάρχειν τῷ ὑποκειμένῳ τοῦ δὲ ἀμέσως τινὶ ὑπάρχοντος οὐδεὶς ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς γίνεται (³). ἀλλὰ μὴν τὸ οἴεσθαί γε μὴ ἀμέσως ὑπάρχειν τῷ πατρὶ καὶ θεῷ τὸ μόνῳ εἴναι προβολεῖ τοῦ ἀγίου 400 πνεύματος, ἀλλ' εἴναί τι μέσον καὶ αἴτιον αὐτῷ τοῦ μόνον εἴναι προβολέα, μὴ λίαν ἡ πλημμελές;

ἔτι ὁ ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς πᾶσιν ἀπλῶς δοκεῖ εἶναι ἀληθής, καὶ ἀμφισβήτησίς τις περὶ αὐτοῦ οὐδεμία συνίσταται (4). οὖτος
δέ, πρῶτον μὲν τοῖς μὴ τριάδα σεβομένοις ἀλλὰ μονοπρόσωπον 405
θεόν, ἀμφισβητηθήσεται, ὡς περὶ δύο προσώπων, πατρὸς καὶ πνεύματος, διαλεγόμενος. ἔπειτα οὐδὲ πᾶσι τοῖς τρισυπόστατον εἰδόσι
τὸν θεὸν ὁμολογηθήσεται. οἱ γὰρ λατῖνοι οὐδὲν κωλύειν φασὶ καὶ
μόνην πηγὴν τῆς ὑπερουσίου θεότητος τὸν πατέρα εἰρῆσθαι, καὶ
ἐκ πατρὸς δι² (105°) υἱοῦ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐκπορεύεσθαι, ὡς 410
ἀνώτερον αὐτοὶ ἐνεδειξάμεθα.

<sup>404</sup> αὐτ' οὐδεμία V.

<sup>(1)</sup> An. Post. II, 25.86a; cf. Metaph. I, 2,982.

<sup>(2)</sup> An. Pr. I, 1. 24; An. Post. II, 4. 912; Top. I. 1. 1002; De Sophist. Elench. I, 1652.

<sup>(3)</sup> An. Post. I, 3.72b; II, 10-94a; Top. I, 100.

<sup>(4)</sup> An. Post. I, 16-64b; Top. I, 100.

είναι τοῦ συμπεράσματος (1) οὐ μόνον κατὰ τὴν συλλογισμοῦ αἰτίας είναι τοῦ συμπεράσματος (1) οὐ μόνον κατὰ τὴν συλλογιστικὴν ἀκολουθίαν, ἀλλὰ καὶ κατὰ τὸ πρᾶγμα. τοῦ δὲ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐκ μόνου πατρὸς ἐκπορεύεσθαι, ποίαν χρὴ πρότασιν αἰτίαν ἡγεῖσθαι οὐ ῥάδιον ἀποδοῦναι, οὐ γὰρ δήπου τὸ φάναι τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον φύσει είναι ἐκ τοῦ θεοῦ, αἴτιον ἄν εἴη τούτου. τί γὰρ μᾶλλον διὰ τοῦτο ἐκεῖνο ἔσται ἢ διὰ τὸ τὸ πνεῦμα ἐκ μόνου τοῦ πατρὸς ἐκπορεύεσθαι φύσει αὐτὸ ἔσται ἐκ τοῦ θεοῦ;

420 ἔτι δεῖ τὰς ἀρχὰς τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ φύσει γνωριμωτέρας εἶναι τοῦ συμπεράσματος (²), ὅπερ οὖκ ἔστιν ἐπὶ τούτου
τοῦ συλλογισμοῦ. ἡ γὰρ ἐλάττων πρότασις οὖ μόνον φύσει γνωριμωτέρα οὖκ ἔστι τοῦ συμπεράσματος, ἀλλ' οὖδ' ὅλως γνώριμος φύσει. καὶ δηλοῦσιν οἱ δυσσεβεῖς πνευματομάχοι ἀμφισβητοῦντες εἰ

425 οὖσιωδῶς ἐκ τοῦ θεοῦ πρόεισι τὸ πνεῦμα, καὶ παρακούοντες ὅτι ἐκ
τοῦ πατρὸς ἐκπορεύεται. εἰ γὰρ φύσει ἦν τὸ τοιοῦτο γνώριμον οὖκ
ἄν αὐτοῖς ἡμφισβητεῖτο. εἰ δὲ ὑμῖν τοῖς πεφωτισμένοις γνωριμωτέρα τυγχάνει οὖσα ἡ ἐλάττων πρότασις ἡ τὸ συμπέρασμα, οὖ φύσει
γνωριμώτερον τοῦθ' ἡγεῖσθαι χρή, ἀλλὰ χάριτι.

430 ἔτι δεῖ τὴν πρότασιν τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ ἐπιστητὴν εἶναι καὶ οῦ δοξαστὴν μόνον (³). ἐπιστητὴ δέ ἐστιν, ὅταν καὶ τοῦ (105°) ὑποκειμένου καὶ τοῦ κατηγορουμένου ἐφαπτώμεθα διὰ τούτου τοῦ κριτηρίου, ῷ πέφυκεν ἑκάτερον γινώσκεσθαι, καὶ μὴ παρ² ἄλλου ἐφαψαμένου καὶ εἰπόντος ἀκούσαντες πιστεύομεν. αὐτοὶ οὐδ³ ὅτιοῦν ἐφαπτόμενοι, ὥσπερ οἱ ἐκ γενέσεως τυφλοὶ πιστεύουσιν εἶναι τὴν χιόνα λευκὴν τῶν ἰδόντων πεπεισμένοι. ἀλλὰ μὴν οὕτω

<sup>425</sup> πας' ἀκούοντες MV 427 γνωςιμοτέςα M 429 γνωςιμοτ M 484 πιστεύωμεν M. 436 πεπυσμένοι V

<sup>(1)</sup> An. Pr. I, 24b; passim.

<sup>(2)</sup> An. Post. I, 2. 72a; I, 9. 76a; I, 8. 75b.

<sup>(3)</sup> An. Pr. I, 1. 2, 24a-25a.

γε επιστητάς είναι ή τάς προτάσεις ή τὸ συμπέρασμα τοῦ έχτεθέντος συλλογισμού άδύνατον, οθ γάρ έχομεν κριτήριον δι' οδ άν έφηψάμεθα τοῦ ἐν τούτοις κατηγορουμένου ἢ ὑποκειμένου.

διδάσκει με γάρ ὁ μέγας διονύσιος περὶ ὑμῶν τῶν θεωρητι- 440 κῶν, ὡς ὅταν καὶ τὰς νοερὰς ἐνεργείας ἀπολιπόντες αὐτὴν ὑπεραίοητε την ενωσιν, και ταις παμφαέσιν ακτίσιν ένωθητε, ούπω τότε τῆ σχια τῆς τοῦ θεοῦ σχιας ὑμας ἐντυχεῖν (1). ὅστε ἐπεὶ ἐν ταῖς προτάσεσι τοῦ τοιούτου συλλογισμοῦ καὶ τὰ ὑποκείμενα καὶ τὰ κατηγορούμενα τῆς ἀνωτάτω ἐκείνης ἐστὶν ὑπερουσιότητος, ἡς ἐφά- 445 ψασθαι άδύνατον, οὐκ ἄν είεν αί τοιαῦται προτάσεις ήμιν ἐπιστηταί, άλλὰ μόνον δοξασταί. οὐχ ὅτι ἐνδέχεται αὐτὰς καὶ ἄλλως ἔχειν, άλλ' ὅτι « οὖκ ἔφαπτόμεθα τῶν ἐν αὖταῖς ὅρων, ὅπερ ἐστὶ τὸ ἐπίστασθαι » (2). πῶς οὖν ἀποδεικτικὸς ὁ συλλογισμός, οὖ οὖκ εἰσὶν αί προτάσεις ἐπιστηταὶ ἢ τὸ συμπέρασμα;

/ εί δέ τις λέγει τὰ μὲν είναι τοῦ θεοῦ γνωστὰ τὰ δ' ἄγνωστα, κοινότερον και επί της πίστεως εκλαμβάνει την γνώσιν μη διαιρών (106°) τί διαφέρει ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ καὶ ἑνὸς πράγματος τὸ επίστασθαι τοῦ πιστεύειν τὸ μεν γάρ εστιν επαφή, τοῦ δε ἄλλος τρόπος. ἐπεὶ εἴ τις ἐκ γενέσεως τυφλὸς ὢν περὶ λευκοῦ μόνον καὶ 455 μέλανος καὶ φαιοῦ ἀκηκοὼς εἴη, μηδὲν δὲ περὶ τῶν ἄλλων καί τινας συλλογισμούς περί ταῦτα μόνα τῶν χρωμάτων ἐχμελετήσας ποιοῖτο, οὐδὲν κωλύσει καὶ αὐτὸν τὰ μὲν φάναι τῶν χρωμάτων είναι γνωστά, τὰ δ' ἄγνωστα, τὰ δὲ ζητητά τε καὶ ἀποδεικτά καίτοι πρὸς πάντα ὁμοίως ἔχοντα καὶ οὐδὲν ἦττον τὰ ἑητὰ αὐτῷ ἢ τὰ <sub>460</sub> άδδητα άγνοοῦντα.

450

<sup>453</sup> επὶ ένὸς και τοῦ αυτοῦ V 457 συλλογισμόν V.

<sup>(1)</sup> Ps. Dionys, De mystica theologia, c. IV; De divinis nominibus, c. V, 1.

<sup>(2)</sup> An. Post. I. 4, 73.

ἔτι τὴν δευτέραν πρότασιν ὅτι «τὸ φύσει ὂν ἐκ τοῦ θεοῦ πήγαζεται ἐκ τοῦ θεοῦ » πόθεν προσέθηκας; πότερον παρὰ σαυτοῦ
ἢ ἐπεὶ φύσει πάντες ἄνθρωποι ἴσμεν καθόλου ὥσπερ τινὰ κοινὴν
465 ἔννοιαν ὡς «τὸ φύσει ὂν ἔκ τινος καὶ ἐξ ἐκείνου πηγάζεται»;
ἄλλ³ εἰ μὲν παρὰ σαυτοῦ, πῶς ἀποδεικτικὸς ὁ συλλογισμὸς μὴ ὢν
ἐκ τῶν φύσει γνωριμωτέρων; εἰ δ³ ἀπὸ κοινῆς εἴληπταί σοι ἐννοίας,
ἐρήσομαί σε πόθεν ὁ τοιοῦτος καθόλου λόγος εἰς τὰς πάντων ἐλήλυθε ψυχάς. πότερον ἐκ τῶν καθέκαστα αἰσθητῶν, ὡς ἀριστοτέλε,
470 δοκεῖ (¹), ἢ ἄνωθεν ἀπὸ τοῦ δημιουργικοῦ νοῦ, ὡς πλάτωνι (²);
ἄλλ³ εἰ μὲν ἐκ τῶν καθέκαστα, πῶς ὁ τοιοῦτος λόγος ἢ αἴτιον ἢ
φύσει πρότερον ἔσται τοῦ ζητουμένου συμπεράσματος (³) ἢ ὅλως
ὁμογενές; εἰ δ³ ἄνωθεν, πῶς ἐκεῖνα τοῖς ἀπ³ αὐτῶν ἀποξῷυεῖσι λόγοις καὶ ἐληλυθόσιν εἰς τὰ τῶν λογικῶν ἔσχατα (106°) περιληφθή-

ταῦτ² ἄρα, οὖκ ἄν εἴη ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς ὁ γεγεγημένος σοι διὰ τὰ ὅμοια δὴ οὖδὲ τῶν ἐμοὶ περὶ τῶν θείων γεγενημένων οὖδείς.

## Quam disserendi rationem A. adhibuerit.

μη γαρ νομίσης, δι θαυμάσιε, δις έχων εν εμαυτῷ εἰδοπεποι480 ημένον τινὰ συλλογισμόν, καὶ ἀπηρτισμένον εξ ἀληθῶν καὶ ἀναγκαίων καὶ πρώτων καὶ ἀμέσων καὶ ὁμογενῶν καὶ φύσει προτέρων
καὶ γνωριμωτέρων καὶ αἰτίων τοῦ συμπεράσματος, ὅντινα φαμὲν
ἀποδεικτικόν, καὶ πάλιν ἄλλον ἤδη τετελεσμένον, ἐκ πιθανῶν καὶ
ἐνδεχομένων καὶ ἀμφιδοξεπῶν, εἶτα ἐπ² ἐμοὶ ὂν ἐκείνφ χρῆσθαι ἐπὶ

<sup>477</sup> δή] δὲ V 482 γρωριμοτ. Μ

<sup>(1)</sup> Metaph., I, 9.991; VI. 15. 1039; De Anima, II, 4.415.

<sup>(2)</sup> Tim., 51d; Rep., VI, 507b; Fedr., 247c.

<sup>(8)</sup> Metaph., VI, 13. 1039.

τῶν θείων, τούτω ἐξεπίτηδες χοῶμαι. εἰ γὰο τοῦτο ἦν, εἰκότως ἄν 485 ἡμῖν ἐπέπληξας μὴ προσάγουσιν ἐπὶ τὰ θεῖα τὸ βέλτιον. ἀλλὰ τοῦτο οὐκ ἔστι συλλογισμὸν γὰο οὐδένα ἐν ἐμαυτῷ πεποιημένον ἔχων, ἄρχομαι μὲν πρὸς λατίνους φέρε εἰπεῖν διαλέγεσθαι σκοπού μενος δέ, ὅπως αὐτοὺς περὶ τοῦ ἀμφισβητουμένου καταπείσω, δεῖν οἴομαι ταῦτα προτείνειν, ἃ αὐτοῖς μὲν οὐκέτι ἐστὶν ἀμφισβητού- 490 μενα, τὸ δέ γε ζητούμενον ἔχει ἑαυτοῖς ξυνεπόμενον. εἰ γὰρ ἃ προτείνω ὁμοίως αὐτοῖς ἀμφισβητεῖται ἢ ὁμολογεῖται μέν, οὐ τείνει δὲ πρὸς τὸ ζητούμενον, μάτην πρός γε τὸ ἐκείνους πείθεσθαι συμβαίνει τοὺς λόγους γίνεσθαι.

διαλεχθεὶς οὖν οὕτω πρὸς αὐτούς, εἶ ἔθέλω σκέψασθαι ὅποῖοί 495 τινες εἰσὶν οἱ γεγενημένοι συλλογισμοί, ὁρῶ τούτους (107°) αὐτομάτως διαλεκτικοὺς ἄπαντας γεγενημένους, τῷ τοὺς μὲν τοῦ διαλεκτικοῦ διορισμοὺς ἄπαντας ἔχειν, τῶν δὲ τοῦ ἀποδεικτικοῦ πολλῶν ἔνδεῖν.

ἀλλὰ μὴν καὶ τὸ συναγαγεῖν «τὸ μόνον» αὐτόθεν, ἐκ τοῦ εἰρῆ- 500 σθαι ὁ παρὰ τοῦ πατρὸς ἐκπορεύεται, ὁ σὰ φὴς ἀποδεικτικώτατον εἶναι, οὐ μόνον ἀποτυγχάνει τοῦ ἀποδεικτικὸν εἶναι, ἀλλ³ ἤδη, πρὸς τῷ ἀσυλλόγιστον εἶναι, καὶ τὸ ἐν ἀρχῆ αἰτεῖται τὸ μέν, ὅτι οὐκ ἴσμεν πᾶν τὸ ὑπάρχον τινὶ καὶ μόνῳ ὑπάρχον, ὥστε οὐκ ἀνάγκη εἰ ὑπάρχει τῷ πατρὶ προβολέα εἶναι τοῦ ἀγίου πνεύματος καὶ μόνῳ 505 ὑπάρχειν τὸ δέ, ὅτι ἐπὶ πασῶν τῶν ἀποδεικτικῶν ἐπιστημῶν οὐδεὶς συλλογισμὸς δείκνυσι τί μόνῳ ὑπάρχον αὐτόθεν.

ἀλλ² ἐπειδάν, φέρε εἰπεῖν, ταῖς ἀνάλογον τρισὶν εὐθείαις ἀποδείξωσιν ὑπάρχον τὸ ὑπὸ τῶν ἄκρων ἴσον εἶναι τῷ ἀπὸ τῆς μέσης, οὖπω ταύταις μόναις ἀποφαίνονται τὸ τοιοῦτον σύμπτωμα ὑπάρ- 510 χειν, ἐὰν μὴ πρότερον ἀποδείξωσιν ἢ ὅτι ταῖς ἄλλως ἐχούσαις τρισὶν οὐχ ὑπάρχει ἢ τὸ ἀντίστροφον. ὅτι κᾶν τὸ ὑπὸ τῶν ἄκρων ἴσον

<sup>503</sup> ασυλλόγισμον V.

ἢ τῷ ἀπὸ τῆς μέσης, ἀνάγκη τὰς τρεῖς εὐθείας ἀνάλογον εἶναι οὐ γὰρ «ἔκ τοῦ μόνου» ταῦτα, ἀλλ² « ἔκ τούτων » ἔκεῖνο συμπεραίνεται.

515

οὐκοῦν καὶ ἐπὶ τῶν προκειμένων, ἐπεὶ ὡμολόγηται μὲν τὸ « παρὰ τοῦ πατρός », ἀμφισβητεῖται δὲ τὸ « καὶ ἔκ τοῦ υίοῦ », οὖκ ἔχρῆν έκ τοῦ λαβεῖν τὸ « μόνον » συναγαγεῖν τὸ « οὖκ ἐκ τοῦ υἱοῦ », ἀλλ' ἐκ τούτου έκεῖνο συμπεράνασθαι ὅπερ ἐμοὶ (107) ἐν τοῖς ἐμοῖς εὕροι τις αν τετηφημένον. τὸ δὲ « μήπω τοῦ καὶ ἐκ τοῦ υἷοῦ » δειχθέντος, 520 ἔξ οὖ μόνου τὸ «μόνον» γίνεται δῆλον, αὐτὸ τὸ «μόνον» λαβεῖν, κάκ τούτου τὸ « δι° οὖ » τοῦτο γίνεται γνώριμον συμπεράνασθαι, πῶς οὖ παραλογισμῶν ὁ φαυλότατος τὸ ζητούμενον εὐθὺς ἀξιῶν;

καὶ πῶς φασιν ἀκούσαντες τὸν υξὸν γεγεννήσθαι ἐκ τοῦ πατρός, τὸ « ἐκ μόνου » εὐθὺς ὕπακούομεν; ὅτι, ὧ λῷστε, κἀνταῦθα τὸ 525 τῆς διανοίας μεταβατικὸν ἐκ τοῦ διανοεῖσθαι πρότερον ὅτι « οὐκ έξ ἄλλου > εὐθὺς συνάγει ὅτι ‹ἐκ τοῦ πατρὸς μόνου ». λανθάνει δὲ διὰ τὴν δξύτητα καὶ τὸ σύνεγγυς (1) ταῦτα είναι. ἐπεὶ εἴπεο τισὶν ημφισβητεῖτο μήποτε καὶ ἐκ τοῦ πνεύματος γεννᾶται ὁ υἵός, οὐ πρότερον αν πρός εκείνους απεφηνάμεθα το « εκ μόνου » πρίν αν 530 τὸ «οὖκ ἐκ τοῦ πνεύματος» ἀπεδείξαμεν.

### Attributa Dei, tantum Dei sunt.

• δ δὲ φὴς ὅτι εἰ ὁ θεὸς μοναδικόν, ἐπὶ πάντων δὲ τῶν μοναδικών είσιν ἀποδείξεις, οὐδὲν κωλύει καὶ ἐπὶ θεοῦ ἀποδείξεις γίνεσθαι » (²) οὖ πάνυ τί με έᾳ πιστεύειν, ὡς πάντων ἐπελάθου τῶν τῆδε τῶν γὰο « σοφιστικῶν ἐλέγχων » (3) γενναίως φαίνη ἐκ τούτου 535 μεμνημένος, παρά τὸ διττὸν (4) τοῦ μοναδικοῦ ἐπιχειρῶν ἡμᾶς παρακρούσασθαι. εί γαρ και ότι μάλιστα μοναδικόν δ θεός, αλλ' ούχ ούτως

<sup>585</sup> μιμνημένος Μ. 523 φησιν MV

<sup>(1)</sup> Cf. An. Pr., 15,64b.

<sup>(2)</sup> PAL., Ad Acynd., P. 72, 10 sgg.

<sup>(3)</sup> ARIST. illud opus in III ep. saepe memoratum.

<sup>(4)</sup> Soph. Elench., VI, 168, 24.

ἔχει τὸ μοναδικὸν ὥσπες ταῦτα τὰ πας ἡμῖν αἰσθητά. ἔκαστον μὲν γὰς τούτων, τὸ δέ τί ἔστι καὶ ὑποκείμενον, ὁ δὲ θεὸς οὖκ ἔστι τὸ δέ τι καὶ ὑποκείμενον καὶ ἕκαστον μὲν τούτων, ἕν μέν ἐστιν ἄπειςα δ' οὖκ ἔστιν, ὁ δὲ θεὸς οὖχ ῆττον πάντα ἐστὶν ἡ ἕν μᾶλ- $_{540}$  λον δὲ καὶ ὑπὲς  $(108^{\rm r})$  αὖτὸ τὸ ἕν, καὶ ὑπὲς αὖτὰ τὰ πολλά, ὑπε- $_{240}$  ςανίδς μται.

# Attributa rerum singularium necnon sensibilium sunt ipsa universalia.

καὶ ὁ μὲν ἥλιος, φέρε εἰπεῖν, εἰ καὶ μὴ προσεχῶς ἀνάγεται ὑπὸ εἰδικώτατον εἰδος, τῷ μὴ καὶ ἄλλους ἡλίους εἶναι, ἄλλ' οὖν ὑπὸ κοινότερόν τι ἀνάγεται τὸ καθόλου σῶμα ἢ σφαιρικὸν σῶμα 545 ἢ φωτίζον ἢ ὁμαλῶς κινούμενον (¹). ἔκαστον γὰρ τούτων κοινότερόν ἔστι τοῦ ἡλίου, καὶ δείκνυμεν τὰ καθαυτὸ συμβεβηκότα τῷ ἡλίω ἢ ὡς σφαιρικῷ σώματι αὐτῷ ὑπάρχοντα ἢ ὡς φωτίζοντι ἢ ὡς ὁμαλῶς κινουμένῳ καὶ ἔκαστον ἀεὶ κατά τι κοινόν (²). τοῦ δέ γε θεοῦ ἢ προσεχῶς ἢ πόξοω νοῆσαί τι ὑπερβεβηκὸς κοινότερον, μὴ λίαν 550 ἢ δυσσεβές; καὶ ἔπὶ μὲν τούτων, οὕχ ὡς τοῦδε τοῦ ἡλίου ἢ τοῦδε τοῦ οὐρανοῦ ποιούμεθα τὰς ἀποδείξεις, ἀλλ' ἀπλῶς ὡς καθόλου ἡλίου καὶ οὐρανοῦ τῷ τοὺς περὶ αὐτῶν λόγους, εἶ καὶ ἄπειροι ἦσαν ἥλιοί τε καὶ οὐρανοί, πᾶσιν ἄρμόζειν.

τοῦ δέ γε θεοῦ αὐτοῦ οὖκ ἀσφαλὲς καθόλου τινὰ θεὸν φαν- 555 τασθῆναι, ἔφ³ οὖ τὰς ἀποδείξεις ποιησόμεθα· καὶ τὰ μὲν ὑπάρ- χοντα τῷ θεῷ μόνῳ αὐτῶ ὑπάρχει, ὡς καὶ αὐτὸς καλῶς ἔπέστη- σας· τὰ δέ γε τῷ οὐρανῷ ὑπάρχοντα οὐ μόνῳ αὐτῷ ὑπάρχει εἰ μοναδικόν ἔστιν.

<sup>(1)</sup> Cf. Problemata, 15. 911; Metaph., VIII, 8. 1051.

<sup>(2)</sup> Metaph., IV, 2, 1014.

560 ἀλλὰ πρῶτον μὲν ἐν τοῖς οὖσιώδεσι τῆς ψυχῆς λόγοις ἀκριβέστερον πάντα ὑπάρχει. ἔπειτα καὶ ἐν τῷ δημιουργικῷ νῷ τῷ ἑνιαίως καὶ ἀΰλως ἄπαντας συνειληφότι καὶ προειληφότι τοὺς τῶν ὄντων λόγους, καὶ ταῦτα ἑνιαίως ἔνεστί τε καὶ προένεστιν.

οἶον (108°) δείκνυμεν ὑπάρχον τῷ οὐρανῷ, ὡς ὁ ἰσημερινὸς κοίνος καὶ ὁ διὰ μέσων τῶν ζωδίων καὶ ὁ μεσημβρινὸς τέμνουσιν ἀλλήλους δίχα καὶ ὁ δρίζων ἐπὶ μὲν ὀρθῆς τῆς σφαίρας πρὸς τῷ ἐσημερινῷ δίχα καὶ τοὺς αὐτῷ παραλλήλους τέμνει ἐπι δὲ τῆς ἐγκεκλιμένης πλὴν τοῦ ἰσημερινοῦ, εἰς ἄνισα πάντας ποιεῖ ὁ ὅμως τὰ ἐναλλὰξ τμήματα τῶν ἴσον ἀπεχόντων τοῦ ἰσημερινοῦ ἴσα ἀλδήλοις καὶ ὁ δι' ἀμφοτέρων τῶν πόλων ἥκει καὶ διὰ τῶν τροπικῶν σημείων πρὸς ὀρθάς τε τέμνων τὸν διὰ μέσων καὶ τὸν ἰσημερινόν καὶ εἰς ὀκτὼ τεταρτημόρια ἴσα ἄλλήλοις αὐτοὺς διαιρῶν.

αλλὰ μὴν ταῦτα ἔν γε τῆ ἡμετέρα ψυχῆ καθαρώτερόν τε καὶ ἀληθέστερον ὑπάρχει. ὑποθέμενοι γὰρ τὸν οὐσιώδη τῆς σφαίρας 575 λόγον, ὅν ἐν τῆ διανοία ἀτόλως ἔχομεν, καὶ σκεπτόμενοι τί αὐτῷ ἔξ ἀνάγκης ἔπεται διὰ τῶν συνουσιωμένων τῆ ψυχῆ καθόλου λόγων, οὑς ὁ δημιουργὸς δι³ ἀναλογιῶν ἀριθμητικῶν τε καὶ άρμονικῶν καὶ γεωμετρικῶν αὐτῆ ἐνέθηκεν, ὁρῶμεν ἀποδεικτικώτατον ὡς ὑπάρχει αὐτῆ τῆ ἀτόλφ τῆς σφαίρας ἰδέα τότε τοὺς μεγίστους ἐν τῶν πόλων αὐτῶν μέγιστον ὅντα καὶ δίχα αὐτοὺς τέμνειν καὶ ἐὰν μέγιστος κύκλος μέγιστον ὅντα καὶ δίχα αὐτοὺς τέμνειν καὶ ἐὰν μεγίστος κύκλος μέγιστον τοῦ μεγίστου ποιεῖν καὶ ἐὰν μέγιστος κύκλος (109°) ἐφαπτομένους κύκλους διὰ τῶν πόλων αὐτῶν τέμνη εἰς δίχα τέμνειν τοῦ μεγίστου ποιεῖν καὶ ἐὰν μέγιστος 585 κύκλος (109°) ἐφαπτομένους κύκλους διὰ τῶν πόλων αὐτῶν τέμνη καὶ διὰ τῆς ἔπαφῆς αὐτοὺς τέμνειν καὶ ἐὰν μέγιστος διὰ

τῶν πόλων τέμνη, δίχα τέμνειν αὐτῶν τὰ ἡμικύκλια καὶ πρὸς ὀρθάς.

ταῦτ³ οὖν πάντα δείκνυμεν τῆ διανοητῆ καὶ ἀύλφ σφαίρα ὑπάρχοντα μηδενὶ αἰσθητῷ προσχρησάμενοι.

590

σταν οὖν εἰ τῷδε τῷ οὐρανῷ ταῦθ' ὑπάρχει σκεπτώμεθα, διεγείραντες τοὺς ἐν ἡμῖν ἡρεμοῦντας τῆς ἀὐλου σφαίρας λόγους, καὶ θεασάμενοι διότι ταῦτα ταύτη ὑπάρχει, ἀποφαινόμεθα καὶ περὶ τῆς ἐκτὸς σφαίρας τῆς οὐρανίου καὶ ὑλικῆς ὡς τούτων ὑπάρχει δεκτική καὶ τῷ μὲν δύνασθαι ἡμᾶς τοῖς ἐν ἡμῖν οὐσιώδεσι τῆς σφαίρας 595 λόγοις ὁμοίως καταλαβεῖν, καὶ εἰ μυρίοι ἡσαν τοιοῦτοι οὐρανοί, τὰ αὐτοῖς καθαυτὸ συμβεβηκότα ἐκ τῶν καθολικωτέρων συμβαίνει τὰ τῷδε τῷ οὐρανῷ συμβεβηκότα ἀποδείκνυσθαι καὶ μηκέτι ἐξ ἰσαζόντων τῷ δὲ τοὺς ἐν ἡμῖν οὐσιώδεις τῶν ὄντων λόγους οῦς εἰ καὶ ἀΰλως, ἀλλὰ μεριστῶς καὶ διεξοδικῶς τυγχάνομεν ἔχοντες, καὶ 600 γνωστικῶς μόνον, εἰκόνας εἶναι καὶ ἀπηχήματά τινα τῶν ἀμερῶς καὶ ἑνιαίως ὑπὸ τοῦ δημιουργικοῦ νοῦ συνειλημμένων λόγων, γνωστικῶν ἄμα καὶ δημιουργικῶν, ἐξ αἰτίων καὶ φύσει προτέρων συμβαίνει τῶν τοῖς φυσικοῖς ὑπαρχόντων τὴν ἀπόδειξιν γίγνεσθαι.

αἴτιον γὰρ τοῦ τὸν ἰσημερινὸν δίχα τέμνειν τὸν ζωδιακόν, ὁ 605 ἑνιαίως καὶ ἐξηρημένως ὑπάρχων τῷ (109°) δημιουργικῷ νῷ τοῦ τοιούτου συμπτώματος λόγος οὖ μεριστῶς ἡμεῖς καὶ διεξοδικῶς καὶ γνωστικῶς μόνον μετασχόντες καὶ εἰκονικῶς, ὅταν τοῦτον διεγείραντες δι' αὐτοῦ θεωρῶμεν τὸ τῷ οὐρανῷ ὑπάρχον, ἐξ αἰτίου φαμὲν τὴν εἴδησιν λαμβάνειν, τῷ τὴν εἴκόνα τοῦ ἀληθοῦς εἴδέναι αἰτίου. 610

εἴ τις οὖν, ὧ βέλτιστε, ἐν καταλήψει τῶν τοιούτων γενόμενος, ἐπιστημονικῶς κατανοήσει ὅπως αι ἀποδείξεις ἐπὶ τῶν φυσικῶν γίνονται, ευρήσει θεωρῶν μηδαμῶς ὂν δυνατὸν τόνδε τὸν τρόπον περί τινος τῶν περὶ θεοῦ λεγομένων ἀπόδειξιν γίνεσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> ἐν iterat V; ούς om. V <sup>602</sup> ἑνὶ αίως V.

615 φανερόν οὖν ἐκ τῶν εἰρημένων ὅτι οὖ ταὖτὸν τὸ μοναδικὸν ἐπί τε θεοῦ καὶ τῶν ἐνύλων ιώστε οὖκ ἀνάγκη εἴ τὰ τοῖς τῆδε μοναδικοῖς ὑπάρχοντα ἀποδεικτά ἐστι, καὶ τὰ περὶ θεοῦ λεγόμενα ἀποδεικτὰ εἶναι.

ετι δέ, οὐδὲ τὰ τοῦ πνεύματος λόγια καὶ τὰ ἔξ αὐτῶν συνα620 γόμενα, πείθουσί με ἐπὶ θεοῦ τὸν ἀποδεικτικὸν προσήκασθαι λόγον. πρῶτον μὲν ὅτι πολλῆς ἡμῖν νήψεως καὶ ἔγρηγόρσεως δεῖ καὶ 
σχεδὸν θείας ἔλλάμψεως πρὸς τὸ δύνασθαι ὀρθῶς τε ξυνιέναι ἕκάστην τῶν περὶ θεοῦ ἐν τοῖς λογίοις ἀποφάνσεων, καὶ ἀπταίστως 
ξυνορᾶν τὰ ταύταις ἔπόμενα · τὰς γὰρ αὐτὰς ἀποφάνσεις ἄλλως καὶ 
625 ἄλλως ἔκλαβόντες οἱ ἄνθρωποι, καὶ περὶ ἃς ξυνεφώνησαν οὐχ 
δμοίως τὰ ἔξ αὐτῶν συναγόμενα ξυνεωρακότες, εἰς μυρίας πλάνας 
καὶ αἰρέσεις διηρέθησαν, οὐ ταὐτὰ περί τε τῆς θεολογίας (110°) καὶ 
τῆς οἰκονομίας φρονεῖν ἔαυτοὺς καταπείσαντες. ἔπειτα καὶ ὅταν ὀρθῶς αὐτάς τε καὶ τὰ ἔξ αὐτῶν συναγόμενα θεωρήσωμεν, τῷ τὰς 
630 μείζους προτάσεις ἔκ. τῆς ἔνυπαρχούσης ἡμῖν φυσικῶς γνώσεως, 
ἀναγκαῖον εἶναι προστεθῆναι τῷ λόγῳ, συμβαίνει μηκέτι ἀποδεικτικὸν τὸν συλλογισμὸν γίνεσθαι.

#### Syllogismus exhibetur idemque evertitur.

έστω γὰρ συλλογισμός ἀκριβής ὢν ές τὰ μάλιστα οὖτος:

• πατρὸς καὶ υἱοῦ μία ἐστὶν ἐνέργεια · ὧν μία ἔστὶν ἐνέργεια

635 τούτων μία ἐστὶ καὶ δύναμις · ὧν δὲ μία δύναμις τούτων οὐσία

καὶ φύσις ἡ αὐτή · πατρὸς ἄρα καὶ υἱοῦ ἡ αὐτὴ οὐσία καὶ φύσις › .

ή μεν οὖν πρώτη τοῦ τοιούτου συλλογισμοῦ πρότασις ἐκ τῶν λογίων ἐστὶν εἰλημμένη ἡ δὲ δευτέρα καὶ τρίτη ἐκ τῶν οὐσιωδῶς ἡμῖν ὑπαρχόντων λόγων διὸ ἡμῖν μὲν αἴτιαί εἰσι τοῦ εἰς πίστιν 640 ἔλθεῖν τοῦ συμπεράσματος, τοῦ δὲ συμπεράσματος αὐτοῦ κατὰ τὸ

<sup>633</sup> ταμάλ... M.

πράγμα, οὖ. πῶς γὰρ οἱ ἐν ἡμῖν λόγοι τῆς θείας ὑπερουσιότητος αἴτιοι ἂν εἶεν;

ἐπὶ μὲν γὰρ τῶν φυσιχῶν, ὅταν τι δειχνύωμεν αὐτοῖς ὑπάρχον, διὰ τῶν ἡμῖν ὑπαρχουσῶν χοινῶν ἐννοιῶν, ἔξ αἰτίων οἰόμεθα τὰς ἀποδείξεις πεποιηχέναι, τῷ τὰς τοιαύτας ἡμῶν χοινὰς ἐννοίας 645 εἰχόνας εἶναι, ὡς εἴρηται, τῶν δημιουργιχῶν λόγων τοῦ τῶν ὅλων δημιουργοῦ οἴ τῶν τῆδε ἀληθῆ εἰσιν αἴτια.

έπὶ δὲ τῶν μαθηματικῶν, ἐκ κυρίως αἰτίων ἐστὶν ἡ ἀπόδειξις τῷ μήτε τι τῶν ἐκτὸς εἶναι τὸ συμπέρασμα, μήτε τι τῶν ὑπὲρ νοῦν,  $(110^\circ)$  ἀλλὰ τῶν ἐν ψυχῆ κειμένων καὶ τὰς προτάσεις καὶ τὰ  $^{650}$  συμπεράσματα εἶναι.

ἐπὶ δὲ θεοῦ οὐδέτερον ἐνδέχεται λέγειν, τὸ πάντων ἄρα ἔξηρημένον καὶ ἀποδείξεως εὔλογον ἔξηρῆσθαι νομίζειν

«ναί, φησί, κατ' οὐσίαν · οὖ γὰρ ἄποδεικτὴ αὕτη, ἀλλὰ τὰ περὶ αὐτὴν ἀποδείκνυμεν » · κοινὸν λέγεις, ὧ βέλτιστε, καὶ πάσαις 655 προσὸν ταῖς ἄλλαις οὐσίαις · οὐδεμία γὰρ οὐσία ἀποδεικτή ἐστιν · ἀλλ' αἱ ἀποδείξεις πᾶσαι τῶν καθαυτὸ ταῖς οὐσίαις προσόντων εἰσίν · ἀλλ' ἡς οὐσίας οὖκ ἐφαπτόμεθα, οὐδ' ἴσμεν αὐτήν, οὐδὲ τὰ καθαυτὸ αὐτῆ προσόντα ἐπιστημονικῶς εἰδέναι δυνάμεθα.

Φν γὰς οὐσιῶν ἐφαπτόμεθα ἢ αἰσθήσει ὡς τῶν μοναδικῶν <sup>660</sup> καὶ τῶν καθέκαστα αἰσθητῶν, ἢ δόξη καὶ διανοία ὡς τῶν καθόλου καὶ τῶν μαθηματικῶν, ἢ νῷ ὡς ὅταν ἐπὶ τοὺς ἀμεςεῖς τῶν ὄντων ἀναχθῶμεν λόγους, τούτων μόνων δι³ ἀποδείξεώς ἐστι καταληπτὰ τὰ καθαυτὸ συμβεβηκότα. ὁ γὰς τῆς ὑποκειμένης οὐσίας ὁςισμός, ἀςχὴ τῆς ἀποδείξεως γίγνεται.

πῶς οὖν δι' ἀποδείξεως εἰσόμεθα τὰ περὶ τὴν ὕπερούσιον ὀντότητα, ἡς οὐδ' ὅτιοῦν ἐφαπτόμεθα; ἃ γάρ ἐστι ταῖς ἄλλαις οὐσίαις τὰ καθαυτὸ αὐταῖς ὑπάρχοντα, ταῦτα καὶ τῷ ὑπερουσίῳ θεῷ τὰ περὶ αὐτὸν λεγόμενα ὑπάρχει. οὐ γὰρ ἐνδέχεται ταῦτα εἶναί τε καὶ μή.

670

ἔπειτα εἴ τίς σε ἔφοιτο ταῦτα ἃ φὴς περὶ θεὸν εἶναι ἀνυπόστατα ἔστιν ἢ μετέχει τινὸς ὑπάρξεως, καὶ εἶ τοῦτο, οὐσίαι εἰσὶν ἣ συμβεβηκότα, πῶς ἔκφεύξη τὸ καὶ μὴ οὐσίαν θείαν ἀποδεικτὴν λέγειν;

ετι ἐπεὶ ἔτερόν ἐστι τὸ ἄπτεσθαι τῶν πραγμάτων τοῦ ὀνομά675 ζειν (111°) αὐτά — οὐ γὰρ ταὐτὸν τὸ θερμὸν λέγειν καὶ θερμαίνεσθαι, ἢ λευκὸν εἰπεῖν καὶ ὁρᾶν αὐτό ἐπιστάμεθα δὲ τὰ πράγματα οὐκ ἐν τῷ γλώττη φέρειν τὰ τούτων ὀνόματα, ἀλλὰ τῷ αὐτῶν ἐκείνων ἄπτεσθαι, κἄν μηδὲν ἢ αὐτοῖς κείμενον ὄνομα — ὅταν φὴς τὸν θεὸν ἐν καὶ τρία, ἃ ἰσχυρίζη ἀποδεικτικῷ ὑπο680 πίπτειν συλλογισμῷ, πότερον ἄπτη τινὸς πράγματος διά τινος τῶν ἐν σοὶ κριτηρίων δ ὑπὸ τῶν τοιούτων δηλοῦται φωνῶν; — τῆς «ἔν» φημι καὶ τῆς «τρία», οὖ ἐστιν ἄπτεσθαι καὶ ἄνευ τοῦ τὰ τοιαῦτα ὀνόματα τῆ γλώττη φθέγγεσθαι, ἢ τοι ἄνευ τοῦ λέγειν «ἔν» καὶ «τρία», πρὸς ὁ πρᾶγμα βλέπουσα ἡ διάνοια, καὶ οὖ πρὸς τὰς τοιοῦτον ὁ τῶν φωνῶν χωρίσας, αὐτοῦ καθαυτὸ ἄπτη ἢ ὡς ἀσημάντοις καὶ πράγματος ἔρήμοις ταῖς τοιοαύταις χρῆ φωναῖς;

άλλ° εἰ μὲν τοῦτο, πῶς ἀποδεικτικῶς περὶ αὐτὰ ἔχεις; πραγμάτων γὰρ καὶ οὐ φωνῶν ἀσημάντων ἴσμεν οὖσαν τὴν ἀπόδειξιν εἰ 690 δ° ἔστι τι ὑπὸ τῶν τοιούτων φωνῶν σημαινόμενον, ὁ τῶν φωνῶν χωρίσας αὐτοῦ καθαυτὸ ἄπτη, ἐπεὶ καὶ αὐτὸς ὁμολογεῖς μηδὲν εἶναι κοινὸν τῷ θεῷ τε καὶ τοῖς ἄλλοις, ἀλλὰ πᾶν ὁ ἄν λέγηται ἐπὶ θεοῦ αὐτῷ μόνῳ ὑπάρχειν, πότερον τὸ σημαινόμενον ὑπὸ τῆς « εν » φωνῆς καὶ τῆς « τρία », ὁ μόνῳ θεῷ ὑπάρχει; τοῦτό ἐστιν ὁ ταῖς σαῖς ὁπόκειται ἐπαφαῖς καὶ οὐθ° ἄπτη ὅταν λέγης τὸν θεὸν « εν » καὶ « τρία » ἢ τὸ δηλούμενον ὑπὸ τῶν τοιούτων φωνῶν (111°) ὅταν ἐπὶ τῶν κτισμάτων ταύταις χρώμεθα; διανοῆ τότε καὶ πρὸς τοῦτο βλέπων εν καὶ τρία τὸν θεὸν ἀποφαίνη.

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> ταυτὸν Μ σὲ V <sup>695</sup> οὐ M] ὁθ' ἄπ. V.

ἀλλ° εἰ τοῦτο, πῶς οὐ συμβαίνει σοι τὸ τοῦ ποιητοῦ « ἄλλα μὲν ἐν φρεσὶ κρύπτειν, ἄλλα δὲ τῆ γλώττη λέγειν »; εἰ δ° αὐτῆς ἐκείνης 700 τῆς τοῦ ἑνὸς ἰδέας ἄπτη καὶ τῆς τοῦ τρία, ἃ μόνφ θεῷ προσήκει, τουτέστιν, εἰ αὐτῶν ἐκείνων τῶν πραγμάτων ἄπτη, τῶν ὑπὸ τούτων τῶν φωνῶν πρώτως δηλουμένων ἐπὶ μόνου θεοῦ, ποῦ θήσομεν τὰ τοῦ ἀγίου διονυσίου ἀποφαινομένου « οὐδενὶ τῶν ὄντων ἐγνῶσθαι τὸν θεόν, μὴ ὅτι γε κατ° οὐσίαν, ἀλλ° οὐδὲ κατὰ τὸ ἕν αὐτὸ τὸ 705 ἔπ° αὐτοῦ λεγόμενον, ἢ κατὰ τὰ τρία »;

ἀλλὰ καὶ ἡ μονάς ἐστι καὶ ἡ τριάς, πᾶσιν ἀπλῶς ἄγνωστον εἶναι καὶ μηδενὸς μήτε ἑνὸς αὐτοῦ μήτε τριῶν δυνατὸν εἶναι καὶ τὸν διαβατικώτατον νοῦν ἐφάπτεσθαι, ἃ ἄν τῷ ὑπερουσίῳ προσήκοι. ἀλλ' ὥσπερ ὅταν οὐσίαν τὸν θεὸν λέγωμεν, οὐδενὸς πράγματος 710 τῷ νῷ ἐφαπτόμεθα ῷ ὄνομα οὐσία, ὥστε τοῦτ' εἶναι τὴν ἐκείνου ὀντότητα, οὕτω καὶ ὅταν τριάδα τὸν θεὸν λέγωμεν, οὐδενὸς πράγματος ἡμᾶς ἐφάπτεσθαι ῷ ὄνομα τριάς, ὥστε τοῦτ' εἶναι τὸ ἐπὶ θεοῦ λεγόμενον » (¹).

εἶ τοίνυν οὐδὲ τούτων ἃ περὶ τὸν θεὸν αὐτὸς φὴς εἶναι ἔφα- 715 πτόμεθα, ἄλλὰ καὶ λεγόμενα ἀπερινόητα μένει καὶ ἀκατάληπτα, πῶς ἀποδεικτὰ μὴ ὄντα γε ἐπιστητά; ἢ πῶς ἐπιστητὰ μὴ ἔχοντα ἐπαφήν; καὶ γὰρ ἐν ταῖς ἀποδεικτικαῖς ἐπιστήμαις πρότερον τῶν συμπτωμάτων αὐτῶν καθ³ αὐτὰ ἐφαπτόμενοι, ἔπειτα δείκνυμεν (112°) αὐτὰ ὑπάρχειν ταῖς ὑποκειμέναις οὐσίαις ὧν ἔφαπτόμεθα.

Attributa Dei secundum ordinem perpensa causae, subsistentiae, participationis.

εν βελτίονι ἄρα καὶ κρείττονι ἢ κατὰ τὰ ἀποδεικτὰ μοίρα τακτέον καὶ τὸν θεὸν καὶ τὰ περὶ αὐτόν, εἴπερ ὕγιαίνομεν.

εἶτα πῶς ἔχεις περὶ τοῦδε; ἄλλο τι ὑπολαμβάνεις εἶναι τῷ

(1) Cf. Ps. DIONYSIUS, De div. Nomin. XIII, § 3. PG. 3, 981 AB.

17. - Schird: Batlaam, Epistole Greche

θεῷ ἔνί τε εἶναι καὶ θεῷ εἶναι ἢ ταὐτόν; ἢ τοι ὁ θεὸς ἄλλο τι 725 ἄν κατ' οὐσίαν εἶτα ἔν ἔστιν, ἢ αὐτὸ τὸ ἔν ἔστιν ὁ θεὸς ὅ, οὐχ ἔτερόν τι ὄν, ἔν ἐστιν, ἀλλὰ μόνον ἕν, ἀπηλλαγμένον μὲν πάσης ἄλλης ὀντότητος, ἑνώσεως δὲ καὶ πέρατος καὶ ὅρου καὶ συνοχῆς καὶ μονιμότητος, καὶ τῆς πρὸς ἑαυτὰ ἐπιστροφῆς πᾶσιν ἐξηγούμενον, οἴόν τε λέγω· λέγεται τόδε τὸ ξύλον ἕν, ἀλλ' οὐκ ἔστιν αὐτῷ ξύλφ τε εἶναι καὶ ἐνὶ ταὐτόν· ἀλλὰ ξύλον ὄν, μεθέξει αὐτοῦ τοῦ ἑνὸς ἢ τῆς μονάδος αὐτῆς, λέγεται ἕν· οἶά ἐστι καὶ τὰ παρὰ τοῖς διαλεκτικοῖς παρώνυμα λεγόμενα (¹)· ὁ γὰρ δίκαιος ἄνθρωπος, ἄνθρωπος ἄν, μεθέξει δικαιοσύνης αὐτῆς παρωνύμως λέγεται δίκαιος, οὐ μὴν αὐτός ἐστιν αὐτὸ τὸ δίκαιον, δ οὐχ ἔτερόν τι ὂν δίτης καιόν ἔστι.

τοῦτ° οὖν καὶ περὶ θεοῦ ἐρωτῶ πότερον αὐτὸ τὸ ἔν ἔστιν ὁ θεός, ἀφ³ οὖ πᾶσιν ὑπάρχει τὸ εν εἶναι, οὖ ἄλλη τις ὕπαρξις οὐκ ἔστι πλὴν τοῦ εἶναι εν ἢ ἄλλο τι ὢν κατ' οὐσίαν εἶτα εν ἔστιν, ὥσπερ τὰ συνεγνωσμένα ἡμῖν; ἀλλ' εἰ τοῦτο, πρῶτον μὲν εξει ὁ θεὸς ἀνώτερόν τι καὶ πρεσβύτερον ἑαυτοῦ τὸ αὐτοέν, οὖ μεθέξει, ὥσπερ τὰ παρώνυμα, ἔστιν αὐτὸς εν.

ἔπειτα οὖ πάντων ἔσται αἴτιον τοῦ γὰο αὐτοενός, παρ' οὖ ὑπάρχει (112") αὐτῷ τὸ ἑνὶ εἶναι, οὖκ ἔσται αἴτιον καὶ ἔσται τι κοινὸν αὐτῷ πρὸς πάντα τὰ ὅντα ἕκαστον γὰο τῶν ἄλλων αὐτὸ καθ' ἑαυτὸ μεθέξει αὐτοῦ τοῦ ἑνός λέγεται ἕν καὶ οὐ πάνυ τι συνθέσεως ἀπηλλαγμένος ἔσται.

εἰ δὲ ταῦτα ἄτοπα καὶ οὖχ ἔτερόν ἐστι τὸ αὐτοὲν τῆς τοῦ ϑεοῦ ὑπάρξεως, ἀλλ' αὐτὸς ὁ θεός ἐστι τὸ αὐτοέν (καὶ τοῦτό ἐστιν ἡ τοῦ θεοῦ ὕπαρξις, τὸ εἶναι αὐτοέν), πρῶτον μὲν ψεῦδος τὸ περὶ 750 τὴν οὐσίαν τοῦ θεοῦ λέγειν εἶναι τὸ ἕν κατὰ γὰρ ταύτην τὴν ὑπό-

<sup>724</sup> ἄλλό τι MV: id 738 et 739. 748 καὶ τοῦτο.. αὐτοέν om. V.

<sup>(1)</sup> Categ., I, I. I2.

θεσιν αὐτὸ τὸ εν ἔσται ή τοῦ θεοῦ οὐσία. ἔπειτα ὅμοιον τὸ λέγειν « ὁ θεὸς αὐτοέν ἐστιν » ὡς εἴ τις εἴποι « ὁ θεὸς θεός ἔστιν », ἢ ὅτι « τὸ αὐτοὲν αὐτοέν ἐστι ». τοῦτο δὲ οὐκ ἀποδεικτικόν, οὐδεμία γὰο ἀπόδειξις δείκνυσιν ὅτι ὁ ἄνθρωπος ἀνθρωπός ἐστιν, ἢ ὅτι τὸ ζῷον ζῷόν ἐστι, καὶ τὰ τοιαῦτα (1).

755

εὶ δ' οὖτε κατὰ μέθεξιν προϋπάρχοντος τινὸς εἴδους, οὖτε καθ' ὕπαρξιν λέγεται ὁ θεὸς ἕν, ἀλλὰ κατ' αἰτίαν τῷ αἴτιος καὶ ύποστάτης είναι καὶ αὐτοῦ τοῦ αὐτοενός, οὖ μεθέξει ἕκαστον τῶν όντων λέγεται εν, οὐδ' οὕτως ἀποδεικτὸν ἔσται τὸ τὸν θεὸν εν εἶναι. πρώτον μὲν γὰρ ὅτι οὕτω γε καθο ὅπαρξιν ἔσται ὁ θεὸς οὐχ ἔν. 760 ώσπες γας αὐτοζωὴ ὢν ὁ θεὸς καὶ αὐτοσοφία κατ' αἰτίαν, καθ' ύπαρξιν ούτε αὐτοζωή ἐστιν ούτε αὐτοσοφία ούτε τῶν ἄλλων, ὅσα λέγεται κατ' αἰτίαν, οὕτως εἰ κατ' αἰτίαν ἐστὶν ἕν ὁ θεός, καθ' ύπαρξιν οὐκ ἔσται ἕν, ὥστε μᾶλλον (113°) οὐκ ἔσται ἕν ἡ ἔσται.

ἐπὶ δέ γε τῶν ἀποδεικτῶν, ὅταν τι ἀποδείξωμεν ὑπάρχον, οὐ 765 μαλλον οὐκ ἔστιν ἡ ἔστιν ἀλλο ὅταν, φέρε εἰπεῖν, δειχθῆ ὅτι τῆς τοῦ κύβου πλευρᾶς ἄκρον καὶ μέσον λόγον τεμνομένης τὸ μεζζόν έστι τμημα ή του δωδεκαέδρου πλευρά, ὅταν ἕκάτερον τῶν σχημάτων ὑπὸ τῆς αὐτῆς περιέχηται σφαίρας, ὅταν οὖν τοῦτο δειχθῆ, ἔσται μόνον, οὖ μὴν καὶ οὖκ ἔσται (²).

770

ἔπειτα τὸ λέγειν ὅτι ὁ θεὸς αὐτοέν ἔστι, ταὐτὸν ἔσται τῷ φάναι ότι δ θεός αἴτιόν ἐστι τοῦ αὐτοενός τοῦτο δὲ οὐκ ἐμμέσως ὑπάρξει τῷ θεῷ ἦτοι τὸ αἰτίφ είναι τοῦ αὐτοενός, ὥστε οὐκ ἄν εἴη αὐτοῦ απόδειξις (3)· τὰ γὰρ ἄμεσα κρείττω ἢ κατ' ἀπόδειξιν (4).

753 ἀποδεικτὸν M et, ut mihi videtur, V  $^{768-767}$  őti tỹς tỹς toũ κύβου V.

<sup>(1)</sup> Cf. Metaph., VII, 12. 1038.

<sup>(2)</sup> Metaph. II, 2. 996b. 29.

<sup>(3)</sup> Anal. Post. II, 19.99b.

<sup>(4)</sup> An. Post. I, 3. 72b. 22.

775 καὶ πρὸς τούτοις ἄτοπον ὡς ἔτερον ἑτέρω ὑπολαμβάνειν ὑπάρχειν τῷ θεῷ τὸ αἰτίω εἶναι τοῦ αὐτοενός, καὶ μὴ ταὐτὸν ἡγεῖσθαι θεόν τε εἰπεῖν καὶ αἴτιον τοῦ αὐτοενός. ὥστε εἶ τοῦθ' οὕτως ἕξει, πολλῷ μᾶλλον οὐκ ἔσται αὐτοῦ ἀπόδειξις.

ότι δὲ παντελώς ἄπορον καὶ ὅπως χρὴ τὸ πάντων ἔξηρημένον 780 καὶ τρία λέγειν — καὶ εἰκότως ὁ θεῖος διονύσιος ἄγνωστον αὐτὸ ἀποφαίνεται καὶ κατὰ τὸ λέγεσθαι τρία (¹) — δῆλον ἔσται ἔρωτήσασι τὰ αὐτά, ἃ καὶ περὶ τοῦ ἕνὸς ἢρώτηται.

ἔπεὶ γὰρ πᾶν τὸ λεγόμενον ἢ κατὰ μέθεξιν λέγεται ἢ καθ' 
ὕπαρξιν ἢ κατ' αἰτίαν, πῶς ὁ θεὸς λέγεται τρία καὶ τριάς; πότερον 
785 ισπερ τρία λέγομεν ξύλα ἢ τρία ζῷα τῷ προεπι (113') νοεῖσθαι 
αὐτῶν τὸν «τρία» ἀριθμὸν καὶ αὐτὴν τὴν τριάδα, ἀφ' ἢς κατὰ μέ- 
θεξιν ὑπάρχει αὐτοῖς τὸ τρισὶν εἶναι, οὕτω καὶ ὁ θεὸς τρία λέγεται 
κατὰ μέθεξιν αὐτοῦ τοῦ τρία ἢ ἄλλον τρόπον; ἀλλ' εἰ οὕτως, τὰ 
αὐτὰ ἄτοπα συμβήσεται ἃ καὶ περὶ τοῦ ἐνὸς εἴρηται · ὁ γὰρ ὑπο- 
790 στησάμενος καὶ εἰς τὸ εἶναι παραγαγὼν αὐτόν τε τὸν ἀριθμὸν καὶ 
τὰ ἀριθμούμενα, ὅσος τε νοητὸς καὶ ὅσος νοερός τε καὶ ψυχικὸς 
καὶ φυσικός, ὅσος τε μοναδικὸς καὶ ὅσος εἰδητικός, αὐτοῦ μόνου 
τοῦ τρία οὐκ ἔσται δημιουργὸς (καὶ αἴτιον καὶ ἀρχή) ἀλλ' ἐξανάγκης 
ἔξει τὴν αὐτοτριάδα ἑαυτοῦ πρεσβυτέραν, ἀφ' ἢς κατὰ μέθεξιν αὐτός 
795 ἐστι τρία, ἄλλο τι ὧν καθ' ὕπαρξιν.

εί δὲ καθ' ὕπαρξίν ἐστιν ὁ θεὸς τρία, πρῶτον μὲν οὐ περὶ τὴν οὐσίαν αὐτοῦ ἔσται τοῦτο ' ἔσται γὰρ ὕπαρξις αὐτοῦ αὐτὴ ἡ τριάς.

Propria Dei credibilia, sed demonstrative probari non possunt.

είτα ἀποδεικτὴ μὲν οὖκ ἔσται καταληπτὴ δὲ τῶν ἀποδεικτικῶν 800 βέλτιον οὖ χαλεπὸν γὰρ τῆς ἰδέας αὐτῆς τῆς τριάδος ἐφάψασθαι.

<sup>776</sup> μή] μήτε V 782 ταῦτα V 797 ὕπαρξις αὐτοῦ V.

<sup>(1)</sup> Ps. Dionysius, De div. Nomin. XIII, 3.

άλλὰ μὴν πᾶσι μαρτυρεῖται ἡ τοῦ θεοῦ οὐσία ἀκατάληπτος εἶναι. (οὐκ ἄρα αὐτὴ ἡ τριὰς ἔστιν αὐτοῦ τὸ εἶναι).

εἰ δὲ κατ' αἰτίαν φαίη τις τὸν θεὸν τριάδα λέγεσθαι, ὥσπερ καὶ φῶς καὶ σοφία καὶ τἄλλα λέγεται κατ' αἰτίαν, τί μᾶλλον ἔσται τριὰς ἢ τετρὰς ἢ πεντὰς ἢ ἄλλου του ἰδέα ἄριθμοῦ; πάντων γὰρ 805 ἔξίσου ἐστὶν αἴτιον. (ἄλλὰ μὴν τριὰς μὲν λέγεται, τετρὰς δ' οὖ οὖν ἄρα τὸν κατ' αἰτίαν προσίεται τρόπον, ὅταν ὁ θεὸς τρία λέγηται.)

εὶ τοίνυν οἱ συνεγνωσμένοι ἡμῖν τρόποι (114<sup>τ</sup>) τῶν λεγομένων οἱ τρεῖς οὖτοι εἰσίν, ὁ κατὰ μέθεξιν, ὁ καθ᾽ ὕπαρξιν καὶ ὁ κατ᾽ αἰτίαν — καὶ τούτους οὐχ ἡμεῖς νομοθετοῦμεν, ἀλλὰ παρὰ τῶν 810 ἄκρως ἡμμένων θεολογίας παρειλήφαμεν — φαίνεται δὲ κατ᾽ οὐδένα τούτων εὕλογον ὄν τρία τὸν θεὸν λέγεσθαι, πῶς οὐ καθάπαξ ἔξω τῆς ἀνθρωπίνης ἐστὶ γνώσεως, εἰ ὅλως τὸ πάντων ἐπέκεινα καὶ τρία ἐστὶ καὶ μόνοις πιστὸν τοῖς ὑπὲρ ἀπόδειξιν τὸ τοιοῦτον ἡγουμένοις;

οὐ μήν, ἀλλ' εἴ τις ἐστὶ παρὰ σοὶ ἀποδεικτικὸς συλλογισμός, καὶ τῶν τοιούτων ἡμᾶς οἴός τε ὢν ἀπολῦσαι ἀποριῶν, καὶ ἱκανῶς ἀποδεικνύναι ὡς ὁ θεὸς τρία ἐστί, καὶ εἰς στάσιν καὶ ἐπιστήμην τοῦ τοιούτου τὸν ἡμέτερον νοῦν ἀγαγεῖν, μὴ φθονήσης ἡμῖν τοῦ τοιούτου καλοῦ, ἀλλὰ θεομιμήτως μετάδος καὶ ἡμῖν αὐτοῦ, καὶ 820 ἀπάλλαξον ἡμᾶς τῆς ἀλόγου ταύτης εὐλαβείας ἡν τέως περὶ τὰ θεῖα τυγχάνομεν ἔχοντες, ἀποδεικτικοὺς καὶ ἐπιστήμονας ἀντὶ πιστῶν καταστήσας, ὡς, πρὶν ἄν τοιούτῳ ἐντύχωμεν συλλογισμῷ, οὐκ ἔσθ' ὅπως τὰ περὶ θεοῦ πάντα ἀνώτερα πάσης ἀποδείξεως οὐχ ἡγησόμεθα.

άλλὰ ταῦτα μὲν ταύτη ἐχέτω φαίνη δὲ διασύρων τῶν παλαιῶν οῦ τὴν ἀπόδειξιν ἐπὶ τῶν θείων ἀπηγόρευσαν ἐγὼ δὲ οὐκ ἔχω οπως οὐ θαυμασίους ἄνδρας ἡγήσομαι αὐτούς, οῦτω γενναίως

<sup>803</sup> τὶς V 814 πιστοῖς V 817 οἶός τ' ὧν V.

τήν τε ανθρωπίνην ασθένειαν καὶ τὴν θείαν ὑπεροχὴν κατανε-830 νοηκότας.

όταν δὲ τούτους θεάσωμαι τὰς μὲν ἀποδεικτικὰς μεθόδους καὶ ἀναλυτικάς (114°), ἔτι δὲ ὁριστικάς τε καὶ διαιρετικάς, καὶ τὴν μεριστήν τε καὶ μεταβατικὴν πᾶσαν ἐπιστήμην τοῖς μέσοις τῆς ψυχῆς λόγοις ἐναποκλείοντας, ἐπὶ δὲ τῶν ἐνύλων καὶ φυσικῶν τὸν 835 εἰκότα προΐστασθαι λόγον ἀποφαινομένους, ἐπὶ δὲ τῶν ὑπὲρ ἡμᾶς ἐκεῖνο ἰσχυριζομένους — ὡς οἶς μὲν ἀν θέα παραγένηται ἄνωθεν καὶ φῶς ἀναλάμψη νοερόν, δι' οὖ ἔστι τοῖς θείοις συζυγεῖν, τοῦ κρεῖττον ἡ κατ' ἀπόδειξιν τὰς τῶν ὑπερκειμένων ἔχουσι θεωρίας οἱ δὲ τοιοῦτοι μὲν οὐκ ἐγένοντο, ὅμως δὲ παρὰ τοιούτων ἀκηκοό-840 τες, τὰς περὶ ἐκείνων ἀποφάνσεις καὶ πιστεύσαντες, ἐπιστήμονες μὲν αὐτῶν οὐκ εἰσί, βέλτιοι δὲ τῶν μήτε αὐτῶν ἑωρακότων μήτε τοῖς θεασαμένοις πιστευόντων, καὶ διὰ ταῦτα μηδὲν ὑπὲρ τὰ δρώμενα εἶναι νομιζόντων — ὅταν ταῦτα ἀκούσω αὐτῶν λεγόντων, οὐ δύναμαι ὑπολαβεῖν μὴ καὶ αὐτοὺς ἔστιν οὕ ὑπὸ θεοῦ πεφωτίσθαι 845 καὶ ὑπὲρ τοὺς πολλοὺς γεγονέναι.

καὶ περὶ μὲν τούτων ἱκανὰ τὰ εἰρημένα ἔστω.

## Quae sint recte disceptandi rationes.

ά δὲ φὴς περὶ τοῦ διαλεκτικοῦ συλλογισμοῦ, ὅτι περὶ μόνα ἐστὶ τὰ πιθανὰ καὶ ἐνδεχόμενα καὶ ἀμφιδοεπῆ καὶ ἄλλο τε ἄλλως ἔχοντα, καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ μὲν πράγματος οὐδέποτε δηλοῦντα, τοῦ δὲ συμπεράσματος οὐ πάντοτε, ταῦτα σαφέστατα βεβαιοῖ τὸ ἐπὶ τελευτῆ σοι τοῦ λόγου εἰρημένον, ὅτι παντάπασιν ἐπελάθου τῶν περὶ λόγους ἐπιστημῶν καὶ τῆς ἀληθινῆς ὅλος σοφίας ἐγένου (²).

 $<sup>^{834}</sup>$  ἀναποκλείοντας V  $^{836}$  ἄν M in margine scripsit  $^{838}$  κατὰ ἀπ. M  $^{841}$  εἰσιν V  $^{841-844}$  M amanuensis nonnulla delevit et iterum verba exaravit  $^{848}$  εν δεχόμ. V  $^{852}$  ὅλως V.

<sup>(1)</sup> Cf. PAL., Ad Acind., P. 74r, 21 sgg. e 74r, 1 sgg.

χοὴ δή σε ἐκεῖνο ἐπὶ νοῦν (115) λαβεῖν, ὡς εἰ μή τι ἦν τοῖς ἀνθρώποις ἀμφισβητούμενον, οὖκ ἄν ὅλως συλλογισμῶν ἐδεήθημεν ἀλλ' αἱ περὶ τὰ ὄντα ἀμφισβητήσεις ἀναγκαίαν καὶ τὴν τῶν 855 συλλογισμῶν χρῆσιν ἡμῖν πεποιήκασιν ἀμφισβητοῦμεν δὲ ἀλλήλοις οὐ μόνον περὶ ἐνδεχόμενα καὶ ἄλλο τε ἄλλως ἔχοντα, ἀλλ' ἤδη καὶ περὶ ἀναγκαῖα (καὶ ἀίδια καὶ ἀεὶ ὡσαύτως ἔχοντα, οἶόν ἐστι καὶ τὸ ἡμῖν πρὸς λατίνους ἀμφισβητούμενον).

δταν οὖν τοῖς ἡμῖν διαφερομένοις εἰς λόγους ἐρχώμεθα περὶ 86ο τούτων ἀμφισβητουμένων, εἴτε ἀναγκαῖον εἴη τοῦτο εἴτε ἐνδεχόμενον, δύο ταῦτα φυλαττόμεθα τό τε μὴ ἀμφισβητούμενα αὐτοῖς εἶναι ἃ ἐρωτῶμεν, καὶ τὸ μὴ ἀσυλλογίστως ἔχειν πρὸς τὸ ζητούμενον. δεῖ γὰρ αὐτὰ καὶ ὁμολογούμενα αὐτοῖς εἶναι καὶ τείνειν πρὸς τὴν θέσιν συμβαίη δ' ἄν ταῦτα καὶ ἀληθῆ ἀπλῶς εἶναι καὶ 865 ἀναγκαῖα καὶ πρῶτα καὶ ἄμεσα καὶ οἰκεῖα τῷ δεικνυμένῳ, καὶ αἴτια καὶ τ' ἄλλα τὰ τοῦ ἀποδεικτικοῦ πάντα ἔχειν ἣ ἔνια καὶ πάλιν μήθ' ἀπλῶς ἀληθῆ εἶναι, μήτε ἀναγκαῖα (μήτε πρῶτα μήτε ἀμεσα μήτε οἰκείως ἔχειν πρὸς τὸ δεικνύμενον), καὶ μόνοις τῶν ὄντων ἀνθρώπων τούτοις δοκεῖν ἀληθῆ πρὸς οῦς διαλέγομαι.

ἀλλ' ἐμοί γε οὐδὲν διαφέρει ὅποτέρως ἄν ἔχοι ΄ ἐάνπερ μόνον καὶ ἀληθῆ αὐτοῖς δοκῆ τὰ ἔρωτώμενα καὶ δυνατὸν ἔξ αὐτῶν συναγαγεῖν τὸ  $(115^{\rm v})$  προκείμενον ΄ ἔξαρκεῖ γὰρ ταῦτα πρός γε τὸ τυχεῖν τῆς οἰκείας προθέσεως.

όταν οὖν ἀκούσης ἐμοῦ ὑπισχνουμένου λατίνοις διαλεκτικῶς 875 δείξειν αὐτοῖς τὸ προκείμενον, μηδαμῶς ὑπολάβης με λέγειν πρὸς ἐκείνους ὅτι ἐκ πιθανῶν καὶ ἐνδεχομένων (καὶ ἀμφιξιξεπῶν) περὶ τοῦ ζητουμένου διαλέξομαι — οὐ τοῦτο δύναται ἡ ὑπόσχεσις — ἀλλο ισπερ εἰ πρὸς αὐτοὺς ἔλεγον « οὐ μιμήσομαι ὑμᾶς, ὡ φίλοι, οῦ πρὸς ἡμᾶς διαλεγόμενοι ἐκ τῶν ἤκιστα ἡμῖν ὁμολογουμένων 880 ποιεῖσθε τὰς τοῦ προκειμένου δείξεις, ἀλλὰ πειράσομαι ὅτι μάλιστα ταῖς ὑμῶν αὐτῶν παρεπόμενος διανοίαις καὶ ὑπολήψεσιν, ὡς

περί τε τῶν ὄντων καὶ περὶ θεοῦ ἔχετε, ἐκ τούτων αὐτῶν τὸ προκείμενον συλλογιστικῶς συμπερᾶναι ». (τοῦτο γάρ μοι ἐκεῖ τὸ 885 «διαλεκτικῶς ὑπισχνεῖσθαι περὶ τοῦ προκειμένου διαλέξεσθαι » δύναται.)

οὐδὲ γὰρ ἄν μὲν τὸ παρ αὐτῶν συγχωρούμενον καὶ οἰκεῖον ἢ τοῦ ἀμφισβητουμένου, καὶ πρῶτον καὶ ἀμεσον καὶ καθαυτὸ καὶ ἀναγκαῖον καὶ αἴτιον, οὐ λαμβάνομεν τοῦτο εἰς τὴν τοῦ προκει890 μένου κατασκευήν, ἄν δὲ ἐνδεχόμενον καὶ ἀμφιδδεπὲς λαμβάνομεν, ἀλλ οἶον ἀν ἢ μόνον πρὸς τὸ συμπέρασμα τεῖνον δεχόμεθα.

#### De syllogismo dialectico.

καλεῖται δὲ διαλεκτικὸς ὁ συλλογισμὸς οὐκ ἐκ τῆς ὑποκειμένης ὕλης — πῶς γὰρ ὅς γε οὐδὲν ὡρισμένον ὑποκείμενον ἔχει περὶ 895 πάντα κατα(116<sup>τ</sup>)γινόμενος; — ἀλλὰ κατὰ τὴν οἰκονομίαν μόνον καὶ τὴν μεταχείρισιν καὶ τὸ πρὸς ἄλλον ἀεὶ εἶναι (¹).

ἔστι δὲ τοὖναντίον ἥ, ὡς σὰ φής, τοῦ μὲν συμπεράσματος πάντοτε αἴτιος, τοῦ δὲ πράγματος ποτέ (²) τὸ γὰρ ἀσυλλόγιστον οὐδὲ συλλογισμὸς ὅλως.

900 χρὴ δέ σε καὶ τοῦτο εἰδέναι, ὅτι εἰ καὶ ἐκ ψευδῶν ἐστι διαλεκτικῶς συλλογίζεσθαι, ἀλλ' οὖν οὖχ ὁ αὐτὸς τῷ ἀριθμῷ διαλεκτικὸς συλλογισμός ποτὲ μὲν ἀληθής, ποτὲ δὲ ψευδὴς γίγνεται.
ἀλλ' ὅς ἀν ἡ ἀληθής, εἴ γε περὶ ἀμεταβλήτου ἐστὶ πράγματος, ἀεί
ἐστιν ἀληθής οὐδὲν οὖν ἄτοπον εἰ, οῦς ποιοῦμεν ἑκάστοτε περὶ
κοὺς καλοῦμεν, εἴ γε ἐκ τῶν ἐκείνοις ὁμολογουμένων συλλογιστικῶς ὁμιλοῦμεν αὐτοῖς ὅπερ, ἐὰν μὴ οὕτω ποιῶμεν, μάτην ἡμῖν
δ ἄπας γίνεται λόγος.

<sup>888</sup> καθ' αύτὸ V 896 μεταχείρησις V 903 ή ] η V; εἴ γε ] η γε V.

<sup>(1)</sup> An. Post. XIX, 81, 17-29. — (2) PAL. ad Acind. P 74v rr. 15-16.

Consilium quod A. mcuLatinis disserens secutus est.

ἐπεὶ καὶ αὐτὸς ἐν τοῖς πρὸς λατίνους σοι πεποιημένοις συλλογισμοῖς, πότερον ταῦτα προτείνεις εἰς κατασκευὴν τοῦ ζητουμένου, 91ο 
ἃ οἶσθα αὐτοῖς ὅντα ὁμολογούμενα ἡ οὕ; ἀλλ° εἰ μὲν ἀμφισβητεῖται ὁμοίως αὐτοῖς τὰ προτεινόμενα, πῶς ἀποδεικτικοὶ οἱ συλλογισμοὶ μὴ ἐκ τῶν ἀπλῶς γνωρίμων γινόμενοι (¹), (ἡ πῶς οὐ καὶ διαλεκτικῶν φαυλότεροι) ἐκ τῶν ἀδήλων τὰ ἄδηλα κατασκευάζοντες;
εἰ δ° ὁμολογουμένας καὶ αὐτοῖς λαμβάνεις τὰς τῶν (116ν) συλλο- 915
γισμῶν ἀρχάς, πῶς οὐ διαλεκτικοὶ ἐκ τῶν δοξῶν, τῶν πρὸς οῦς ὁ
λόγος, γινόμενοι εἶεν;

δεῖ δὲ μετὰ τοῦτο εἰπεῖν πρὸς τί μοι τείνουσιν ἔχεῖ οἱ περὶ τούτων λόγοι.

δρῶν ἔγωγε ὡς ἀδύνατόν ἐστιν ἕκαστον τῶν ὑπ³ αὐτῶν γινο- 920 μένων συλλογισμῶν προχειρισάμενον ἀνασκευάσαι, ἐπ³ ἄπειρον γὰρ ἄν συνέβη τοὺς λόγους γενέσθαι, ἐσκεψάμην πῶς ἄν εἴη ἑνὶ λόγω ἄπαντας ἀνασκευάσαι (καὶ δεῖξαι ὄντας σοφίσματα). ἑώρων οὖν δυνατὸν ὄν τούτου τυχεῖν, εἴ τις οἶός τ³ εἴη δεῖξαι τοὺς ἐκείνων συλλογισμοὺς μήτε διαλεκτικοὺς ὄντας μήτε ἀποδεικτικούς. ἀλλὰ τὸ 925 μὲν μὴ εἴναι αὐτοὺς διαλεκτικοὺς προχειρότατον ἤν μοι δεῖξαι τῷ συμπεράσματι. τὸ δὲ μὴ εἴναι ἀποδεικτικοὺς ἄδύνατον ὅλως ἤν ἔξελέγξαι συγχωρήσαντι δυνατὸν εἶναι ἀποδεικτικῶς ἐπὶ τῶν θείων συλλογίσασθαι. πρῶτον μὲν γὰρ ὅτι καὶ αὐτοὶ προσποιοῦν- 930 ται τοῖς αὐτοπίστοις λογίοις ὡς ἀρχαῖς καὶ ἄξιώμασι χρῆσθαι καὶ τοῖς θεοσόφοις ἕπεσθαι πατράσιν (εἰ δέ τις εἴποι μὴ καλῶς αὐτοὺς

<sup>909</sup> σοὶ V.

<sup>(1)</sup> An. Pr., II, 14.68b.

ταῦτ° ἐκλαμβάνειν, οὐδὲν κωλύσει κἀκείνους πρὸς ἡμᾶς ταὐτὰ λέγειν) ἔπειτα ὅτι καὶ ἃς ἐκ τῶν φύσει ἡμῖν ὑπαρχουσῶν ἐννοιῶν
935 προστιθέασι τοῖς λόγοις προτάσεις, οὐ ῥάδιον (117) ἐξελέγξαι¦ (ὡς
οὖκ εἶεν ἀληθεῖς).

διά τοι ταῦτα ἢνάγκασμαι καθόλου δεῖξαι μηδὲν εἰναι τῶν ἔν τῆ ὑπερθέφ τριάδι ἀποδεικτόν · ἵν³ ἐκ τούτου συναχθείη μηδὲ τοὺς ἐκείνων ἀποδεικτικοὺς εἶναι.

940 ἡ δ' ἀπὸ τῶν κτισμάτων ἐπὶ τὸν δημιουργὸν ἄνοδος, (ἑκάστου καθ' ἑαυτὸν διανοουμένου) οὐδέν μοι τῷ λόγῳ προσίστατο ' ἐμοὶ γὰρ ἐκεῖ οὐ περὶ τῆς τοιαύτης θεωρίας ἦν ὁ λόγος, ἀλλὰ περὶ ὧν ἑκάστοτε συντίθεμεν συλλογισμῶν κατὰ τὸν ἔξω λόγον, ἔν τε ταῖς πρὸς ἀλλήλους ὁμιλίαις καὶ ἐν οἵς γράφομεν συγγράμμασιν.

945

ἐν ἐκείνω μὲν οὖν τῷ συγγράμματι ἦν τι τέλος, οὖ ἔνεκα οὕτως ἐχρῆν τοὺς λόγους ποιεῖσθαι τὸ δὲ πρὸς σὲ πεψὶ τούτων διισχυρίζεσθαι καὶ φιλονεικεῖν καὶ φίλον ἄντα καὶ τῆς αὐτῆς πίστεως, πρὸς οὐδὲν ὁρῷ χρηστὸν τεῖνον τέλος. διὸ οὐδὲ τῷν ἄλλων τῷν κατ° ἐμοῦ σοι εἰρημένων μνήμην (ἐν τῷ παρόντι) ποιήσομαι.

950 σὺ μὲν γὰρ φαίνη δυσχεραίνων εἴ τις οὐκ ἀποδεικτικοὺς τοὺς (πρὸς λατίνους) σοὶ γεγενημένους συλλογισμοὺς προσείποι ἔμοὶ δέ, εἴπερ ὑπῆρχε τοῖς ἔμοῖς πρὸς ἔκείνους τοῦ οἰκείου τέλους τυχεῖν, οὐδὲν ἄν ἦν διαφέρον εἰ καὶ λήρους τις ἔβούλετο τούτους ἀποκαλεῖν, ἔμὲ μόνον ἀτιμάζων.

955 πλην ἴστω η ση άγιότης, ὅτι οῦς τεθέασαι ημετέρους λόγους, 
ἄπαξ καὶ δὶς μεταλαβόντες ὕστερον, καὶ ταῦτα ἄ σοι προσέστη 
ἔξεβάλομεν, καὶ οὐδὲν ἕτερον (117°) ἐν αὐτοῖς εἰάσαμεν, ὃ ἀν 
αἴτιον σκανδάλου καὶ τοῖς ἄγαν τῶν τῆδε ἐπιλελησμένοις γένοιτο.

 $<sup>^{937}</sup>$  διὰ τοιαῦτα V  $^{938}$  μὴ δὲ M  $^{940}$  δὲ ἀπὸ V  $^{952}$  ἐκείνους] λατίνους V  $^{953}$  τίς M.

Τοῦ ἐν πᾶσιν ἐλαχίστου βαρλαὰμ τοῦ ἰταλοῦ. τῶ σιλοσοφωτάτω καὶ έν κυρίω ποθεινοτάτω μοι αὐθέντη καὶ πατρὶ κῦρι νείλφ τῷ τρικλινίφ.

f. 118r

TO

Falsae Palamae criminationes dolorem Barlaamo afferunt. A. dolens ad Nili iudicium confugit.

\*Αρετῆ τε καὶ λόγφ καὶ συνέσει παντοία κεκοσμημένον εἰδώς σε, κριτην άξιῶ γενέσθαι τῶν ἐμοὶ πρὸς τὸν θεσπέσιον συμβεβηκότων γρηγόριον οὐχ ἵνα κρίνης πότερος σοφώτερος ἢ μᾶλλον σπουδαίος, ος γάρ οὐδεμίαν ἐμαυτῷ σοφίαν ἢ ἀρετὴν ξύνοιδα, πῶς ἂν κατὰ ταῦτα παραβάλλεσθαί τω ἀξιώσαιμι;
 οὐδο αὖθις το παραβάλλεσθαί τω ἀξιώσαιμι; ίνα τι τῶν οὖ καλῶν αὖτοῦ καταψηφίση, κατηγορίαν γὰρ οὐδεμίαν κατ' αὐτοῦ φέρω, ἀλλ' ἐπεὶ ἀσέβειάν μου ἐν τῷ πρὸς ἐμὲ αὐτοῦ λόγφ καταγινώσκει, δέομαί σου ἵν³, ἀκούσας καὶ τὴν ἔμὴν περὶ τούτων ἄπολογίαν, κρίνης πότερον τοιοῦτός εἰμι, οἶον αὐτός με ύπείληφεν, ή οὐ τοιοῦτος.

διηγησάμενος δέ (σοι) έξ ἄρχῆς ἄπλῶς καὶ ἄληθῶς τὰ συμβεβηκότα, ἔπειτα καὶ τίς ἡ κατ' ἐμοῦ κατηγορία τοῦ ἀνθρώπου, ἦς ἕνεκα σοῦ κριτοῦ ἔδεήθην, δῆλον ποιήσω (1). "Εσχε δὲ οὐτωσὶ περὶ τούτων.

Propria Dei credibilia sed demonstrative probari non possunt.

'Ορῶν ἔγωγε ὡς τὰ πλεῖστα τῶν ἡμετέρων δογμάτων ἐναντίως ἔχει πρὸς τοὺς ἐκ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν γινομένους ἀποδεικτικοὺς <sub>15</sub>

<sup>7</sup> ἐπὶ V 9 ἀπολογίαν om. All.; πότερον, εὶ τοιοῦτος V 11 δè V, δη M.

<sup>(1)</sup> Allatius in « De Nilis diatriba » ab « 'Agετῆ » (r. 1) usque ad «ποιήσω» (r. 13), e V. cd. affert (v. Fabricius, Bibliotheca graeca, Hamburgi 1723, t. V, p. 84).

συλλογισμούς, ὥστε κινδυνεύειν ἢ τοὺς τοιούτους συλλογισμοὺς καὶ ἐπὶ τῶν θείων ἡγησαμένους ἀληθεῖς εἶναι τὰ τῆς εὐσεβείας διαγράψασθαι δόγματα ἢ τούτοις τῶν νικητηρίων παραχωρήσαντας ὑπερόριον τῆς θεολογίας τὴν ἀποδεικτικὴν (118°) ἐπιστήμην ποιήσασθαι, δεῖν ἀήθην μήτ αὐτὸς δι ἀποδείξεων τὰ θεῖα ἐρευνᾶν, ἀρκούμενος ταῖς περὶ αὐτῶν τῶν λογίων ἀποφάνσεσι καὶ πρὸς πάντας αὐτὰ ταῦτα διαμαρτύρεσθαι, ὡς οὐχ ὅσιόν ἐστιν ἡμῖν ἀποδεικτικοῖς συλλογισμοῖς ἐπιτρέπειν, καὶ κοιναῖς ἐννοίαις τὴν περὶ τὰ καθ ἡμᾶς δόγματα ζήτησιν.

ταῦτα δὲ διανοούμενός τε καὶ λέγων, συνφδὰ ὤμην καὶ τοῖς ἐνδοξοτάτοις τῶν πατέρων ἡμῶν φρονεῖν, οῦ πολλαχοῦ τῶν ἑαυτῶν συγγραμμάτων ὑπὲρ πᾶσαν ἐπιστήμην καὶ ἀπόδειξιν τὰ χριστιανῶν δόγματα διαβεβαιοῦνται εἶναι.

ἐπεὶ δὲ πάλιν ἑώρων αὐτοὺς τὴν μὲν ἀπόδειξιν ἐπὶ τῶν θείων 30 ἀπαγορεύοντας, αὖθις δὲ ἐν οἶς περὶ δογμάτων τινῶν διαλέγονται, χρωμένους τῷ ὀνόματι τούτῳ «ὡς ἀποδέδεικται» λέγοντας καὶ «ἀποδείξομεν» καὶ τὰ τοιαῦτα, διττὸν κατανοήσας αὐτὸς τὸ τῆς ἀποδείξεως ὄνομα, ἥκιστα ἡγησάμην αὐτοὺς ἑαυτοῖς περιπίπτειν, ἀλλ' ἀπαγορεύειν μὲν τοῖν σημαινομένοιν τὸ ἔτερον, χρῆσθαι δὲ τῷ λοιπῷ.

Ταύτη οὖν τῆ διανοία, καὶ ἔν τοῖς πρὸς λατίνους λόγοις αὖτὰ ταῦτα ἐσχυρίζομαι ὡς τὰ θεῖα, πιστὰ μέν, οὖ μέντοι ἀποδεικτά, καταπεῖσαι βουλόμενος αὖτοὺς μηδὲν περὶ τῶν θείων μήτ² ἔννοεῖν μήτε λέγειν παρὰ τὰ θειωδῶς ἡμῖν ἔκ τῶν ἑερωτάτων λογίων ἔκπεφασμένα.

## A. falso reus agitur Ecclesiae Patres deridendi.

40 ένὶ οὖν τῶν τοιούτων μου συγγραμμάτων ἐντυχὼν ὁ θεῖος γρηγόριος, γράφει λόγον εὐθὺς πρὸς τὸν ἀκίνδυνον, ἐν ῷ ἕνια μὲν

25

<sup>32</sup> κατανούσας V.

τῶν ἐμοὶ εἰρημένων φαίνεται ἀπορῶν, τὰ δὲ περὶ τοῦ τὰ θεῖα ὑπὲρ ἀπόδειξιν εἶναι λεχθέντα προφανῶς (1191) ἀναιρῶν.

θεασάμενος τοίνυν αὐτὸς τοῦτον αὐτοῦ τὸν λόγον, γράφω πρὸς αὐτὸν εὐθὺς ἕτερον λόγον, ἐν ὧ τά τε ἀπορηθέντα, ὡς 45 ἐγ' ὧμαι, αὐτῷ λέλυκα, καὶ ἔτι καθαρώτερόν τε καὶ σαφέστερον ἐνεδειξάμην, ὅπως ὑπὲρ ἀπόδειξιν είναι τὰ θεῖα φρονεῖν ἐπῆλθέ μοι.

τοῦτον δὴ τὸν ἔμὸν λόγον θεασάμενος αὖθις ὁ φιλόσοφος γράφει εὖθὺς πρός με ἔτερον λόγον, ἔν ῷ ἄλλα τε πολλά μου κατηγορεῖ, καὶ ὅτι διασύρω καὶ σκώπτω τοὺς άγίους πατέρας ἡμῶν, 50 καὶ κατειρωνεύομαι αὐτῶν, καὶ μᾶλλον ἢ αὐτοῖς προσανέχω ἀριστοτέλει καὶ πλάτωνι καὶ φησὶ διὰ τοῦτο ἠναγκάσθαι πάλιν πρός με γράφειν ἵνα με καταπείση τῆ ἰδιωτεία τῶν πατέρων μᾶλλον ἢ τοῖς ἕλλησι τὸν νοῦν προσέχειν.

αὕτη μὲν οὖν ἡ κατηγορία ἀσέβειαν ἄντικρυς ἡμῶν καταγι- 55 νώσκουσα. τοῖς γὰρ κυριωτάτοις τῶν ἡμετέρων δογμάτων ἐναντίως ἔχει ἡ ἀπὸ τῶν λογισμῶν διέξοδος ، ὥστε, εἴ τις οἴεται δεῖν, ἐν τοῖς τοιούτοις, μᾶλλον ἐκείνοις ἢ τοῖς λογίοις τὸν νοῦν προσέχειν, οὐκ ἔσθ° ὅπως τὰ κράτιστα χριστιανῶν ὅ γε τοιοῦτος οὐ διαγράψεται ὥστε οὐκ ἀν εἴη εὐσεβής.

δτι δὲ πάντα μᾶλλον ἢ τοιαύτη αἰτία ἐμοὶ προσήκει, δῆλον μὲν καὶ ἔξ αὐτοῦ τοῦ λόγου, ἀφ' οὕ ἔδοξεν ἐκεῖνος ταῦτά μου κατηγορεῖν, ἔσται τῆ σῆ θεσπεσιότητι, ἀν αὐτῷ ἐντύχης δῆλον δέ σοι καὶ νῦν ποιήσω παραγραψάμενος ἐνταῦθα ἐκ τῶν ἤδη γεγενημένων μοι λόγων, ὅσα μοι συμβέβηκεν εἰρῆσθαι περὶ τῆς πρὸς 65 τὰ λόγια αἰδοῦς καὶ εὐλαβείας, καὶ ὅπως πρὸς αὐτὰ ἔχειν δεῖ τοὺς πιστούς, ἐν οἰς διαφορά τις αὐτῶν πρὸς τὴν ἀνθρωπίνην σοφίαν ἀναφαίνεται (119).

 $<sup>^{47}</sup>$  ἐπῆλθε μοι M  $^{52}$  διατοῦτο M hic et alibi  $^{58}$  κηριωτάτοις] καιριωτάτοις MV, sed cf. huius ep. r. 110  $^{61}$  πᾶν V  $^{67}$  οῖς V.

# Quae in I libro illius de Processione Sp. S. Auctor condidit crimen propulsant.

εν μεν οὖν τῷ πρώτῳ τῶν πρὸς λατίνους γεγενημένων μοι 70 λόγων, γράφω ταῦτα.

« Οξμαι πάντας ἄν δμολογῆσαι τρία εξναι, πρὸς ἃ δεῖ σκοπεῖν τὴν τῆς προκειμένης ὑποθέσεως δμολογίαν ἢ διαφωνίαν: έν μέν, τὴν τῶν τριῶν προσώπων κατ' οὐσίαν ταὐτότητα ὁεύτερον δέ, τὴν προσωπικὴν αὐτῶν διαφοράν καὶ τρίτον, τὰ ἐν τῆ 75 θεία γραφή περί θεολογίας ζητά. τὰ γὰρ κατὰ φιλοσοφίαν δόγματα χαιρέτω, οὐδὲ γὰρ ἔξ αὐτῶν τὸ τῆς τριάδος ἔμυήθημεν μυστήριον. οὐκοῦν οὐδὲ πρὸς αὐτὰ ἀναφέροντας δεῖ ζητεῖν τὴν δμοφωνίαν οὖτ' ἄλλου τῶν τῆς πίστεως δογμάτων οὖτε τῆς παρούσης υποθέσεως. αλλ' είπερ άρα δυνηθείη τις ταύτην αποδείζαι τοῖς 80 εξοημένοις τρισί συνάδουσαν, κάν πρός ταϊς κατηγορίαις καὶ πάσα ή λογική πραγματεία αναιρεθή, έτι δε καί ή φυσική καί ή μετά τὰ φυσικά, ὅσα τε πλάτων καὶ ἄριστοτέλης καὶ εἴ τις τοιοῦτος ἔφιλοσόφησαν, πρὸς δὲ καὶ ἡ μαθηματική, καὶ ἀπλῶς πᾶσα γνῶσις καὶ φιλοσοφία ὅση ἔξ ἀνθρωπίνης πεπόρισται διανοίας, κἂν 85 ταῦτα πάντα δείξη τις ἀναιρεθέντα ἐκ τῆς ἡμετέρας ὑποθέσεως, έως ἂν τὴν πρὸς τὰ εἰρημένα τρία διασώζη δμοφωνίαν, ἡγητέον αὐτὴν χαλῶς τε χαὶ ἄληθῶς ἔχειν, χαὶ οὖ πειστέον τοῖς τ' ἄναντία λέγουσι.

« καὶ γὰρ ὑπερφυες ἄν εἴη εἴ γεωμετρικά μεν ἐπισκεπτόμενοι

<sup>72</sup> την της προπειμένης usque ad r. 225 νομιούμεν ύπάρχειν, om. V: qui codex, cum orationem abrumpit verbis «δεῖ σκοπεῖν» μέχρι τοῦ «καὶ ἐπὶ της ἀκτίστου οὐσίας της ἀσυγκρίτως πάντων ὑπερκειμένης ἀληθη νομιούμεν ὑπάρχειν», tum in margine f. 208°, verba praebet « "Ιδε τὸν λόγον τοῦ αὐτοῦ Βαρλαάμ, οῦ ἀρχή εἰ μὲν κριτήν τινα ἔχομεν». Nos exscriptum cum cd. Vat. gr. 1110 (W) exemplo recognovimus. v. W, f. 9', lin. 3 et sqq.

προβλήματα, πρὸς μόνας τὰς ἐν γεωμετρία ἀρχάς, ὡς ὁμογενεῖς 9ο τοῖς ζητουμένοις, τὴν τούτων ἔζητοῦμεν ὁμοφωνίαν, καὶ οὐκ ἤνειχόμεθα τῶν ἐπιχειρούντων αὐτὰ δεικνύναι ἔξ ἀλλοτρίων ἀρχῶν. οὐδὲ ἔμελέ τι ἡμῖν, εἴ τις αὐτὰ ἔφασκε μὴ συμφωνεῖν ταῖς ἀριθμητικῆς ἢ ἑτέρας ἐπιστήμης ἀρχαῖς (120°) : ὡσαύτως δὲ ἀριθμητικὰ ἢ φυσικὰ ἢ ἄλλ ἄττα σκοπούμενοι πρὸς τὰ οἰκεῖα καὶ ὁμογενῆ 95 αὐτὰ μόνον ἐθεωροῦμεν, ἄχραντα ἀπὸ τῶν ἀλλοτρίων διαφυλάττοντες, τὸ περὶ τούτων τοῦ ἀριστοτέλους παράγγελμα μνημονεύοντες, τὰ δὲ ἐν τῆ ἡμετέρα πίστει ζητούμενα οὐ πρὸς τὰς οἰκείας ἀρχὰς ἀνοίσομεν, ἀλλ ἀνεξόμεθα τῶν ἀμαθῶς καὶ θρασέως τὰ ὑπὲρ λόγον καὶ νοῦν ἔξ ἀνθρωπίνης διανοίας ἀνελεῖν ἐπιχει- 100 ρούντων ».

Litterarum testimonia in II libro reperiri possunt.

'Ανάγνωθι δὲ καὶ ταῦτα ἐκ τοῦ δευτέρου τῶν πρὸς λατίνους λόγων ὄντα.

« 'Αλλὰ μὴν τοσούτου δέομεν ἄτοπον νομίζειν ἐν τοῖς περὶ θεοῦ λεγομένοις τὴν τῶν τοιούτων ἄξιωμάτων ἀναίρεσιν, τῶν ἐκ 105 τῶν πολλῶν μὲν διηρημένως συλλεγέντων καὶ εἰς τὴν ψυχὴν ἀνενεχθέντων, ἑνοειδῶς δὲ ἐν αὐτῆ ὑφισταμένων · ὥστε τοὐναντίον μαλλον καὶ ἄτοπον καὶ ἀνόσιον ἡγούμεθα εἴ τις τοῖς ἀξιώμασι τούτοις θεόν τε καὶ τὰ περὶ ἐκείνου λεγόμενα ἢ ὑπ' αὐτοῦ γιγνόμενα ὑποκεῖσθαι ἀξιοῖ · τὰ κυριώτερα γὰρ ὅ γε τοιοῦτος τῶν μυτιο στικῶς ἡμῖν παραδοθέντων δογμάτων ἀναιρήσει, εἴ γε ταῖς κοιναῖς ἐννοίαις μᾶλλον αὐτῶν πιστεύσει καὶ παρακολουθεῖν ἐθελήσει.

« ήμεῖς δὲ εἰδότες ὅτι οἱ καθόλου τῶν ὄντων λόγοι, εἴ τε ἀπόξιξοιαί τινές εἰσιν ἐκ τοῦ πρώτου τῶν ὄντων εἰς τὸν καθ' ἡμᾶς

 $<sup>^{95}</sup>$  ἄλλάττα WM  $^{104}$  v. W. fol. 20°, r. 2 usque ad 20°, r. 4  $^{109-110}$  γινόμενα M.

115 νοῦν προϋποστάντα καὶ ἄνευ τούτων ἀποξιξυεῖσαι, εἴ τε αὐτοὶ ἡ τοῦ νοῦ τυγχάνουσιν ὄντες οὐσία, ἐκ τῶν καθέκαστά τε συλλεγέντες καὶ πρὸς τὴν ψυχὴν παραγενόμενοι ἢ τὴν ἀρχὴν ἐνυπάρχοντες, τῷ ἐν αὐτοῖς φαινομένῳ ἀναγκαίῳ ἢ ἀδυνάτῳ (¹), οὐ τὴν τῶν ὅλων ἀρχήν, ἀλλὰ τὸν ἀνθρώπινον νοῦν ὑποκεῖσθαι ἀναγκά(120)ζει, οὐ τὶ ἡμῖν κἄν τι τούτων ἀναιρεθῆ. διὸ καὶ καταρχὰς τοῦ πρώτου λόγου αὐτὸ τοῦτο διεμαρτυράμην, ὡς τὰ ἐν τῆ πίστει ζητούμενα, οὐ πρὸς τὰς κοινὰς ἐννοίας ἀναφέροντες ζητοῦμεν εἰ αὐταῖς ὁμοφωνεῖ, ἀλλ' εἴπερ ἄρα τοῖς ὁμολογουμένοις τῆς ἐκκλησίας δόγματο, τὰ κατὰ φιλοσοφίαν δόγματα, ἐξαρκεῖν ἡμῖν ».

## Certa argumenta invenies in V libro.

πάλιν δὲ καὶ ἔκ τοῦ πέμπτου τῶν πρὸς λατίνους λόγων ἔκκείσθωσαν καὶ ταῦτα.

- «Τὸ κῦρος ἄπαν ἐν τοῖς δι' ἀποδείξεως καταληπτοῖς αἱ κοιναὶ 130 ἔχουσιν ἔννοιαι τὰ αὐτόπιστα ἀξιώματα · ὃ μὲν γὰρ ἂν ἐκ τούτων ἀποδεικνύηται, τοῦτο τοῖς ἀληθέσιν ἐγκρίνεται. οὖ δὲ τεθέντος, ἀναιρεῖσθαί τινα συμβαίνει τῶν κοινῶν ἐννοιῶν, τοῦτο οὐδ' ὅτιοῦν ἀληθείας μετέχειν νομίζεται · οὐδὲν γὰρ πιστότερον καὶ ἀληθέστερον τῶν κοινῶν ἐννοιῶν ἐν ταῖς ἀποδείξεσιν ἡγούμεθα εἶναι (²). διὸ ταύτας προθυμουμένοις ἀεὶ φυλάττειν, ἀνάγκη ἐστὶν εἴ τι ὑπεναντίον αὐταῖς φανείη, τοῦτ' ἀνελεῖν.
  - ἔπὶ δὲ τῶν παραδοθέντων ἡμῖν δογμάτων ὑπὸ τῶν πανιερωτάτων λογίων, ὅτῷ διὰ σπουδῆς ἔστιν αὐτὰ φυλάξαι, πολλὰς ἀνάγκη τῶν κοινῶν ἀναιρεῖσθαι ἔννοιῶν. ἄτε γὰρ περί τε κόσμου

<sup>117</sup> τηναρχὴν Μ 119 ἀναγκάζει WM, sed in W super ἀναγκάζει, adiunctum et exitum ουσιν legimus 121 μέλει τὶ sic W; καταρχὰς sic WM 125 αὐτὰ W, om. Μ 129 τὸ κῦρος κτλ. W f. 50', r. 20 ss.

<sup>(1)</sup> Metaph. V, 5. 1015a; I, 9. 991. — (2) An. Post. I, 7. 75a-b.

γενέσεως καὶ τῆς μελλούσης ἔσεσθαι ἀποκαταστάσεως καὶ ἀναστά- 140 σεως τῶν νεκρὧν ἡμῖν παρεδόθη, καὶ ὄσα διά τε μωσέως καὶ τῶν προφητών, καὶ ὑπ² αὐτοῦ τοῦ σωτῆρος καὶ δεσπότου χριστοῦ, ὑπὲρ πᾶσαν φύσιν εγένετο, αὐτό τε τὸ φρικτὸν τῆς ενανθρωπήσεως μυστήριον. καὶ οἱ περὶ τριάδος λόγοι, ταῦτα πάντα τοσούτου δεῖ ταῖς κοιναῖς ἐννοίαις ἀκολουθεῖν, ὥστε (1211) μόνοις ἐστὶ πιστά, οἶς οὐδὲν ἄτοπον 145 δοκεί τους υπεναντίους αυτοίς ανθρωπίνους λογισμούς αναιρείσθαι.

 οὐκ ἄρα θέμις χριστιανοῖς τὰ τῆς εὐσεβείας αὐτῶν δόγματα συλλογισμοῖς ἀποδεικτικοῖς καὶ κοιναῖς ἐπιτρέπειν ἐννοίαις εἰ μὴ μέλλουσιν αὐτὰ ἀναιρήσειν. εἶτα ἐν τοῖς δμολογουμένοις παρὰ πᾶσι χριστιανοῖς δόγμασιν οὐ πιστεύομεν ταῖς χοιναῖς ἐννοίαις, ἄλλ° ἀναι- 150 ρούμεν αὐτάς. ἐπὶ δὲ τοῖς ἄμφισβητουμένοις ταύταις πιστεύσομεν, καὶ ἀνελεῖν αὐτὰς εὐλαβησόμεθα.

 καὶ πῶς οὖκ ἄλογον, εἰ αὖτοὶ μὲν οἱ ἐκ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν συλλογισμοί καὶ τὰ δμολογούμενα ἡμῖν ἀναιροῦσιν, ἡμεῖς δ' ἐλπίσομεν δι' αὐτῶν εύρήσειν τὰ ζητούμενα; πῶς γὰρ διὰ τούτων 155 κτησόμεθα άπερ οὖκ ἔχομεν, δι' ὧν κινδυνεύομεν ἀπολέσαι καὶ άπερ έχομεν; πως τὰ έν τοῖς φανεροῖς άπιστα, έν τοῖς ἀφανέσιν ἔσται πιστά; ἢ τίς ὁ λόγος τὰ μὲν δμολογούμενα τῶν δογμάτων ύπερ εννοιαν καὶ ἀπόδειξιν είναι, τὰ δε ζητούμενα ἄλωτὰ ταῖς κοιναῖς ὑπάρχειν ἔννοίαις; >

Πάλιν δὴ ἐχ τοῦ αὐτοῦ λόγου τῆς αὐτῆς ὄντα διανοίας καὶ ταῦτα γεγράφθωσαν.

160

« "Ετι δὲ καὶ ἔκ τῶνδε ἔσται φανερόν, ὡς εὐλόγως οὐδεὶς ήμας καταπείσει συλλογισμός, ότι καὶ ὁ υἱὸς ἀρχή ἐστι τοῦ πνεύματος · ἀνάγκη γὰρ τὸν πρὸς τοῦτο σολλογισμόν, εἴτ' ἔκ δύο εἴη 165 προτάσεων, είτε καὶ πλειόνων, ἢ πάσας ἔχειν τὰς προτάσεις ἐκ τῆς θείας γραφής είλημμένας καὶ οὐδεμίαν ἔξ ἄνθρωπίνου λογισμοῦ,

<sup>144</sup> oï W 163 ετι δε πτλ: W 52°, r. 20 sqq.

<sup>18. -</sup> SCHIRO: Barlaam, Epistole Greche

ἢ πάσας ἔξ ἀνθρωπίνων λογισμῶν καὶ οὐδεμίαν ἔκ τῶν λογίων, ἢ τό γε λοιπὸν τὰς μὲν αὐτῶν ἔχειν ἔκ τῶν λογίων, τὰς δὲ ἔκ τῶν 170 λογισμῶν, ὁποῖοί εἰσιν οἱ πλεῖστοι τοῦ θωμᾶ συλλογισμοί, εἰ μὲν οὖν οὐδεμία ἐστὶν ἐν τῷ συλλογισμῷ πρότασις ἔκ τῶν ἱερῶν (121) εἰλημμένη λογίων, εἰκότως οὐ πιστεύσομεν αὐτῷ. πρῶτον μὲν τὸ τοῦ ἄγίου διονυσίου τηροῦντες παράγγελμα, δς ἔφη « καθόλου τοιγαροῦν οὐ τολμητέον εἰπεῖν οὐτε μὴν ἐννοῆσαί τι περὶ τῆς ὑπετουσίου καὶ κρυφίας θεότητος, παρὰ τὰ θειωδῶς ἡμῖν ἐκ τῶν ἱερῶν λογίων ἐκπεφασμένα » (¹). ἀνάγκη οὖν εἰ μέλει ἡμῖν τοῦτο φυλάξαι τὸ παράγγελμα, οὐδενὶ τοιούτῷ συλλογισμῷ πιστεῦσαι.

\* ἔπειτα αἰρέσεως ἡμῖν προχειμένης δύο τινῶν, ἢ τὰς προτάσεις τοῦ τοιούτου συλλογισμοῦ ἐπὶ τῶν θείων πιστεύσαντας ἀλητά δεικνύντα ἐκ μόνου τοῦ πατρὸς ἐκπορεύεσθαι τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον — ἄπερ ἔγραψάμην ἐν τῷ πρὸ τούτου λόγῳ — ἢ ταῦτα ἀληθῆ ἡγησαμένους ὑπάρχειν, ψευδεῖς τὰς τοῦ ἔναντίου συλλογισμοῦ προτάσεις ὑπολαμβάνειν, αἰρετώτερον ἡγησόμεθα τοῖς ἑητοῖς ἀνελεῖν τοὺς ἀνθρωπίνους λογισμοὺς καὶ ψευδεῖς αὐτοὺς ἐπὶ τῶν ἀγίων πατέρων τῶν νικητηρίων παραχωρήσαντας δι' αὐτῶν θείων ἡγεῖσθαι ἢ ἐκ τοῦ πιστεύειν ταῖς ἀνθρωπίναις ἐννοίαις τὰ τῶν ἀγίων ἀθετῆσαι ἑητά. φέρε γάρ · τίνα ἀληθέστατα τῶν ἀνθρωπίνων ἐννοιῶν ἡγούμεθα ἢ ὁῆλον ὅτι ταῦτα οἶς μαθηματικοὶ πρὸς τὰς ἀποδείξεις χρῶνται — οἶον τὰ τῷ αὐτῷ · ἴσα καὶ ἀλλήλοις ἴσα, καὶ ἐὰν τοῖς ἴσοις ἴσα προστεθῆ τὰ ὅλα ἔστιν ἴσα · καὶ τὸ ὅλον τοῦ μέρους μεῖζόν ἐστι · καὶ ὅσα τοιαῦτα. — ;

« άλλ° δ μέν, ἐάν τις καὶ ἐκ τοιούτων ἀποδείξη ὅτι καὶ ἐκ τοῦ υξοῦ ἐκπορεύεται τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, ἐπεὶ ευρίσκονται δητὰ τῶν

 $<sup>^{169}</sup>$  ή το λοιπόν  $^{182}$  η  $^{1}$   $^{M}$   $^{190}$  αὐτῷ · ἴσα  $^{U}$   $^{(f. 53^{\circ})}$   $^{191}$  ἔστιν  $^{169}$   $^{(f. 53^{\circ})}$   $^{194}$  εύρίσχομεν  $^{U}$ .

<sup>(1)</sup> Ps. Dionysius, De div. Nomin., I, 2. PG. 3, 588.

άγίων ἀποδεικνύντα ὅτι οὐκ ἐκπορεύεται ἐκ τοῦ υίοῦ, τούτοις πι- 195 στοτάτοις χρησόμεθα τεκμηρίοις τοῦ μὴ ἀληθῆ εἶναι ἐκί γε τῶν θείων τὰ ἀληθέστατα (1221) ἐκεῖνα ἀξιώματα ».

προκείσθωσαν δή καὶ ταῦτα ἐκ τοῦ αὐτοῦ λόγου.

« Εἰ μὲν γὰρ ἦν ἀναγκαῖον ὅπερ ἔπεται τοῖς ἄλλοις, τοῦτο καὶ τῷ θεῷ ἔπεσθαι καὶ ὅπερ οὐκ ἔγχωρεῖ ὑπάρχειν τοῖς ἄλλοις, τοῦτο 200 μηδὲ τῷ θεῷ ὑπάρχειν, ἀκόλουθον ἄν ὑπῆρχε καὶ τὰς κοινὰς ἔννοίας τὰς ἐπὶ τῶν ἄλλων πραγμάτων ἀληθεῖς, καὶ ἐπὶ θεοῦ ἀληθεῖς αὐτὰς ἡγεῖσθαι. ἔπεὶ δὲ οὖθ ὅσιον οὖτ εὐσεβὲς ὑπολαμβάνειν ταὐτὰ ἔπεσθαι τῷ θεῷ καὶ τοῖς αὐτοῦ ποιήμασιν ἢ ταὐτὰ μὴ ἔγχωρεῖν τῷ θεῷ καὶ τοῖς ἀλλοις ὑπάρχειν — οὕτω γὰρ ἀν εἴη τῶν ἄλλων οὐδὲν 205 διαφέρων —, πῶς οὐκ εἰκότως εὐλαβησόμεθα τοὺς ἐπὶ τῶν ἄλλων ἀλλων ἀληθεύοντας λόγους, ἀληθεῖς ἔξανάγκης καὶ ἔπὶ τοῦ θεοῦ αὐτοὺς ἡγεῖσθαι;

« ἔτι πλείονι διαφορά διέστηκε τὰ ὄντα πάντα ἀπὸ τοῦ ποιήσαντος αὐτὰ θεοῦ ἢ ἀπ² ἀλλήλων, ἀλλὰ μὴν ἐν αὐτοῖς τοῖς οὖσιν 210
εἰσί τινες κοιναὶ ἔννοιαι αἱ αὐταί, ἐπ² ἄλλων μὲν ἀληθεῖς, ἐφ² ἔτέρων δὲ ψευδεῖς. οἶον ἐπὶ μὲν μαθηματικῶν ἀληθεῖς, ἐπὶ δὲ φυσικῶν ψευδεῖς, ἢ ἀνάπαλιν· καὶ ἄλλαι ἐπὶ μὲν ἐμψύχων ἀληθεύουσαι,
ἐπὶ δ' ἀψύχων οὔ · δμοίως δ' εὕροι τις ἄν λόγους καθόλου φυτοῖς
μὲν ἐφαρμόζοντας, ζώρις δ' οὔ · καὶ ἐν αὐτοῖς δὲ τοῖς δμογενέσιν 215
ὡσαύτως τὸ τοιοῦτον εθρίσκεται · ἃ γὰρ ἔπὶ τῶν πεζῶν ζώρων ὡς
ἀληθῆ τις ἀξιώσειε, ταῦτ' ἐπὶ τῶν ἐνύδρων ἢ πτηνῶν ψευδῆ πάντα
εθρήσει. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ κατὰ τὰς ἄλλας διαφοράς · οὔτε
γὰρ τὰ ὑπόποδα τοῖς ἄποσιν, οὖτε τὰ ἔναιμα τοῖς ἀναίμοις, οὔτε
τὰ ζωροτοκοῦντα τοῖς ῷστοκοῦσιν ἴδοι τις ἄν διόλου ὑπὸ τῶν αὐτῶν 220
περιεχόμενα λόγων (122).

<sup>199</sup> εἰ μὲν γὰο κτλ. cf. W, 53° r. 25 ss: τοῖς ἄλλοις... W 54° 201 μὴ δὲ MW τοῦ τὸ W 207 ἐξανάγκης WM sic hic et alibi 217 ἀξιώσειεν W.

οὐκοῦν εἰ οὐδὲ τὰ ὁμογενῆ τῶν ὄντων τοῖς αὐτοῖς ἀλλήλοις λόγοις συνδοῦνται, ἐκ ποίας ἀνάγκης τὰ ἐπὶ τῶν κτισμάτων ἀληθεύοντα ἀξιώματα καὶ ἐπὶ τῆς ἀκτίστου οὐσίας τῆς ἀσυγκρίτως
 πάντων ὑπερκειμένης καὶ ἔξηρημένης ἀληθῆ νομιοῦμεν ὑπαρχειν;

Eadem invenies in illis scriptis quae «Solutiones ad Georgium Lapitham» nuncupantur.

όμοια δε τούτοις καὶ ἐν τοῖς πρὸς λαπίθην τὸν κύπριον ἐμοῖς συγγράμμασι γέγραφα ταῦτα.

« "Όπες ἐπὶ τῶν φυσικῶν εἴπομεν, τοῦτο κἀνταῦθα ἐςοῦμεν, 
ὡς ἄπαξ πιστεύσαντες θεοπαράδοτα εἶναι τὰ ποιοῦντα ἡμᾶς εἰς
230 εὐσεβεῖς τελεῖν δόγματα, οὐδεμιᾳ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν μᾶλλον πιστεύσομεν αὐτῶν ' ἐκείνην κυριωτέραν πασῶν ἐννοιῶν ἡγούμενοι
ὡς ταῦτα τὰ λεγόμενα κοινὰ ἀξιώματα ἐκ τῆς πρώτης ἀρχῆς
ἀποξοῦνέντα εἰς τὸν ἡμέτερον νοῦν τῷ ἐν αὐτοῖς φαινομένῳ, ἀδυνάτῳ ἡ ἀναγκαίῳ, οὐ τὴν οἰκείαν ἀρχήν, ἀλλὰ τὸν ἀνθρώπινον
235 νοῦν ὑποκεῖσθαι ἀναγκάζει. ὥστε οὐδεμία ἀνάγκη τὰ ὑπὸ θεοῦ
γιγνόμενα ἡ περὶ θεοῦ λεγόμενα συμφωνοῦντα ταῖς κοιναῖς ἐννοίαις ζητεῖν 'δεῖ τοίνυν τὰ μὲν τῶν λογίων ὑποκεῖσθαι ἀεί · εἴ
τι δὲ ἀντίξουν ἐκ τῶν ἀνθρωπίνων λογισμῶν φαίνοιτο, πειρᾶσθαι
τοῦτ' ἀνελεῖν ».

Barl. sperat fore ut Palamas finem falso crimine se insimulandi faciat.

240 ὅτι μὲν οὖν μάλιστα πάντων οἴομαι δεῖν πιστεύειν τοῖς θείοις ἡμῶν πατράσι περὶ πάντων ὧν λέγουσι — καὶ τὴν σὴν ἱερὰν ψυχὴν οἷμαι ἐκ τούτων καταπεισθήσεσθαι καὶ πάντας, ὅσοι τοῖς τοιούτοις

 $<sup>^{226}</sup>$  Abhinc et V orationem refert; id. χύπρίον V  $^{241}$  πατράσι MV.

των ἐμῶν συγγραμμάτων ἐντεύξονται, ὅσα γε ἀπὸ συγγραμμάτων περὶ τῆς τοῦ γεννήσαντος διανοίας ἔστι τεκμήρασθαι —, δέομαι δέ σου τῆς χρηστότητος ἵν° ἐντυχὼν μετὰ τῆς γιγνομέ- 245 νης ἐπιεικείας τῷ ἀδελφῷ, εἰ μὲν μηδενὸς τὴν ψυχὴν αὐτοῦ πάθους (123°) ἐκταράττοντος — τοιοῦτόν με τῷ ὅντι ὑπειληφὼς ἔνεκα τῆς ἐμῆς ὡφελείας ἔγραψε τὸν λόγον, ὡς φησιν, οὐκ ἐπὶ διαβολῆ τῆ ἐμῆ, ἀλλ' ἐπὶ διορθώσει τῶν οὐκ δρθῶς μοι δεδογμένων (¹) —, καταπείσης αὐτὸν ἄ τε καὶ πρὸ τῶν αὐτοῦ λόγων τοιούτους ἡμᾶς 250 ὑπάρχοντας οἴους αὐτὸς προὐθυμεῖτο ποιεῖν ἀγαπᾶν μὲν ὡς ταὐτὰ περὶ τῶν αὐτῶν αὐτῷ φρονοῦντας, τῶν δὲ τοιούτων λόγων ἀφέμενον, ἐπὶ τὸ εὔχεσθαι λοιπὸν τραπέσθαι, ὑπὲρ τοῦ καὶ εἰς τὸν εξῆς χρόνον βεβαίαν ἡμῖν τὴν τοιαύτην τηρεῖσθαι δόξαν.

εὶ δ' ἴσως παθών τι ἀνθρώπινον διαβολῆς ἕνεκα τὸν τοσοῦ- 255 τον ἡμῶν πεποίηται λόγον, — οὐδὲν γὰρ ἀπεικὸς τοιοῦτόν τι παθεῖν αὐτὸν ἄνθρωπον ὄντα — ἀναμνησθέντα τῆς ἐντολῆς ἐκείνης ἡ πᾶσαν πικρίαν καὶ θυμὸν καὶ ὀργὴν καὶ κραυγὴν καὶ βλασφημίαν ἀρθῆναι ἀφ' ἡμῶν, κελεύει σὺν πάση κακία σπλάγχνα ἐνδύσασθαι οἰκτιρμῶν καὶ χρηστότητα, τὴν θεοποιὸν ἀγάπην τοῦ 260 ἐναντίου μίσους ἀνταλλαξάμενον, καὶ γράφειν ταῦτα μόνον, ὅσ' ἄν ἀγάπης ὄντα γεννήματα οἴά τ' ἡ καὶ ποιητικὰ ἀγάπης γενέσθαι

### Barl. iniuriam Palamae condonat.

περὶ δὲ ἡμῶν μὴ ἄλλως ἔχειν ἢ ὡς πάντως ἄγαπώντων αὐτόν.
λογίζομαι γὰρ οὕτωσὶ περὶ τούτων ὡς γε πρὸς σὲ τἄληθὲς
εἰρῆσθαι. εἰ μὲν ἔξ ἄγνοίας ὑπειληφώς με τοιοῦτον ἄνθρωπος οἷον 265
τῶν πατέρων ὅλιγωροῦντα, μᾶλλον ἢ αὐτοῖς ἄλλοις τισὶ προσανέχειν, εἶτα ὑπὸ φιλανθρωπίας ἐπεχείρησε τῆς τοιαύτης με ἀπαλλάξαι

<sup>247</sup> τωόντι V <sup>248</sup> ώς φησίν, MV.

δόξης, μηδεν την άγνοιαν υπολογιζόμενος, της γε προαιρέσεως δοθως έχούσης, χάριν αὐτῷ τὴν μεγίστην δεῖν ἔχειν οἴομαι.

εὶ δ' αὖθις διὰ μικροψυχίαν τινὰ τὸν λόγον πεποίηται, οἴομαι 270 δεῖν καὶ οὕτως ἄνθρωπος ὢν ἀνθρώπω ὄντι συγγνώμην ἔχειν τῆς ανθρωπίνης (123°) ασθενείας, ήκιστ' αν έπιγνώμων ών, καὶ πρὸς τὰ ἔμαυτοῦ κακὰ ἀφορῶν, ἃ πάμπολλα ὄντα καὶ μέγιστα, καὶ πᾶσαν πάντων άμαρτίαν νιχώντα, οὐδενὶ άμαρτάνοντι χαλεπαίνειν έξ.

ἔπειτα μέντοι εἴ γ᾽ ἐκ πάθους τὸ ποᾶγμα συμβέβηκεν, οὐ μάλλον τὸ τῆς ἡμετέρας φύσεως ἀσθενές ἢ τοῦ χοινοῦ τοῦ γένους έχθοοῦ ἐπιβουλὴν τοῦ κακοῦ αἰτιώμενος, ἐπὶ βλάβη τῆ καὶ ἄμφοτέρων τὰ τοιαῦτα μηχανωμένου, καλῶς ἔχειν ἡγοῦμαι τὴν πρὸς τὸν ἄδελφὸν ἄγάπην ἄμετάπτωτον διατηρῶν, ταύτη τὸν αἴτιον 280 καὶ ὑπὲρ ἄμφοτέρων ἄμύνεσθαι.

> <sup>278</sup> πάμπολα Μ.  $^{268}$  yeT te m V

275

M. f. 123<sup>v</sup>

Τοῦ ἐν πᾶσιν ἐλαχίστου βαρλαὰμ τοῦ ἰταλοῦ τῷ φιλοσοφωτάτῳ καὶ ἐν κυρίῳ ποθεινοτάτῳ μοι πατρὶ καὶ ἀδελφῷ κῦρι γρηγορίῳ τῷ παλαμῷ. ἀπολογητικὸς ἢ κατὰ σοφισμάτων.

A. de contumeliis nullum responsum reddet, sed mendacium accusationum Palamae probabit.

"Απερ καὶ ἐπὶ τῶν πρότερον λόγων ἡ σὴ ἀγχίνοια πέπονθε — μὴ προσεσχηκυῖα γὰρ τῆ τῶν λεγομένων διανοία δόξαν οὐκ δρθὴν περὶ τὰ θεῖά μου κατέγνω — ταῦτα περιφανέστερον ἔτι καὶ λαμπρότερον ἐπὶ τούτων πεπονθυῖα φαίνεται, μηδὲν ὅλως τῶν λεγομένων ξυνεῖσα ἡ γὰρ τοῦτο πέπονθας, ὁ φιλότης, ὁμο- 5 λογουμένως ἡ εἴπερ τὰ λεγόμενα ξυνῆκας, διὰ γοῦν μικροψυχίαν τινὰ ἡ φιλοτιμίαν ὁ τοσοῦτός σοι κατ' ἔμοῦ πεποίηται λόγος.

εμε δε, εἰ μεν φθονερὸν καὶ ματαιολόγον καὶ συκοφάντην καὶ ἀναιδῆ καὶ διάβολον καὶ λοίδορον καὶ ἀχάριστον καὶ ἀσύνετον το ἀποκαλῶν με δι' ὅλου τοῦ βιβλίου, χωρὶς τῶν ὅσα κατά τε εἰρωνείαν καὶ κατὰ παράλειψιν καὶ ταῖς ὑπονοίαις καὶ παντοίοις ἄλλοις σχήμασι λελοιδόρηκας, εἰ τοίνουν κατὰ μόνα ταῦτα κακῶς με λέγων, (124\*) οὐκ ἐπεχείρεις καὶ τὸ μέγιστον τῶν καλῶν ἀφελεῖν με, τὴν πίστιν καὶ τὴν εὐσέβειαν, οὐδεὶς ἄν εἶδε πρὸς ταῦτα, εὖ το ἴσθι, ἀπολογούμενον. ἐπεὶ δὲ πρὸς τοῖς ἄλλοις κακοῖς καὶ ἀσεβείας ἐγκλήμασι περιβαλεῖν με ἐσπούδακας, πειράσομαί σοι ἄν οἴός τε ὧ ὑπὲρ τῆς ἐμῆς εὐσεβείας ἀπολογήσασθαι οὐ πρὸς πάντα καθεξῆς ἀπαντῶν, ἀλλὰ ταῦτα μόνα ἔξελέγχων, ἄ μ' εὐθύνει ὡς διανοηθέντα

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

20 ἄπερ οὐ διενοήθην, καὶ ὡς εἰπόντα ἄπερ οὖκ εἶπον καὶ δοκεῖ μ³ ἐλέγχειν ἐμαυτῷ τε μὲν καὶ τοῖς θείοις πατράσιν ἡμῶν μαχόμενον, τοῖς δ³ ἔλλησι συμφερόμενον, καὶ τούτους ὑπὲρ ἐκείνους τιθέντα.

λοιδορία δε και βλασφημία οὐδεμια πρὸς σε χρήσομαι, πλὴν 25 τῆς ἀναγκαίας ἀναγκαίαν δε φημι, ῆς ἄνευ ἀδύνατον ἔσται ἐμοὶ τὰ τῆς ἀπολογίας προβῆναι. ἀνάγκη γάρ μοι ἔσται ἐφ' ἐκάστου τῶν ψευδῶς μου κατηγορουμένων ἢ ὅτι συκοφαντεῖς με λέγειν ἢ ὅτι οὐ ξυνῆκας τὸ ἐμὸν βούλημα ἤ τι τοιοῦτον ῶστε δίκαιος ἀν εἴης συγγνώμην μοι τούτων γ° ἔνεκα ἔχειν.

### Paralogismus « ex ignorantia elenchi ».

30 ἔστι δή σοι πρώτον τών σοφισμάτων τοιούτον · « τών δύο παρά σοῦ πρός με διακομισθέντων γραμμάτων, τὸ μὲν ἐπαινεῖ τάμά, τὸ δὲ ψέγει. ταῦτα δ' ἐναντία · σαυτὸν ἄρ' αὐτὸς διὰ τούτων ἀναιρεῖς » (¹). ὁ μὲν οὖν ἔλεγχος τοιοῦτος ἔστι δὲ οὐκ ἔλεγχος, ἀλλὰ παρὰ τὴν τοῦ ἐλέγχου ἄγνοιαν παραλογισμός (²). κατ' ἄλλο μὲν γὰρ τὰ σὰ ἐπαινέσαντος, κατ' ἄλλο δὲ ἀνατρέψαντος, εὐθύνεις με ὡς ἐμαυτῷ περιπίπτοντα. ὁ γὰρ αὐτὸς λόγος — ὅταν ἡ μοχθηρὰ μὲν ἡ τοῦ γεννῶντος προαίρεσις καὶ τὸ τελευταῖον συμπέρασμα ψεῦδος, οὐδὲν δ' ὅμως παραλιμπάνει τῶν τεινόντων (124ν) πρὸς τὸ προκείμενον μετὰ τοῦ ἕκαστα εὐ διακεῖσθαι καὶ τοῖς ὀνόμοτιός, καὶ ἀνασκευῆς δεκτικός · ψευδοῦς γὰρ ὄντος τοῦ τελευταίου, ἀνάγκη καὶ ἔνια τῶν πρὸς αὐτὸ ψευδῆ εἶναι. εἰώθασι δὲ καὶ οἱ πολλοὶ τούτους μάλιστα θαυμασίους ἡγεῖσθαι τῶν λόγων, οῖ δύ-

<sup>35</sup> μèν om. V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl. P. 77v, rr. 21-27.

<sup>(2)</sup> V. De Soph. Elench. VI, 168.

<sup>(3)</sup> V. Id., I, 165a.

ναιντ° ἄν τοῦ δμολογουμένου ψεύδους ὡς ἀληθοῦς παραστῆσαι δόξαν.

τοιοῦτός τις καὶ ὁ σὸς λόγος εἶναί μοι ἔδοξε. τὴν μὲν προαίρεσιν τοῦ γεννήσαντος οὐ πάνυ τοι ἀπαθῆ δεικνύς, τὰ δὲ δεικνύμενα ψευδῆ κατ' ἔμὴν δόξαν ἔχων τὰ μέντοι πρὸς ταῦτα τείνοντα ἄριστά τε ἔξευρηκὼς καὶ τοῖς ὀνόμασιν ὡς εὐπρεπέστατα ἀπηγγελμένος, δι' ἃ καὶ ἔπαίνου παρ' ἡμῶν ἔτυχεν : ὥστε οὐκ ἀντιφάσει 50 περιεπέσομεν.

Palamae sophisma ex « secundum quid » et « simpliciter ».

δεύτερον δέ σοι τῶν σοφισμάτων ἔστι τόδε; « ἔναντία οἶς λέγεις πράττεις λέγεις μὲν γὰρ " μηδέν σοι διαφέρειν εἴ τις ἀπεκάλει τοὺς πρὸς λατίνους οἰκείους λόγους ἄπαντας λῆρον" (¹). οἶς δὲ τοσαῦτα ὑπὲρ τῶν σῶν λόγων φαίνη ἀπολογούμενος, τού- 55 τοις δεικνύεις πάνυ τοί σοι διαφέρον ὄν, εἴ τις καὶ ὁπηοῦν λοιδορεῖ σου τοὺς λόγους. σαυτὸν ἄρα κἄν τούτοις ἀναιρεῖς » (²).

τοιούτος μὲν οὖν ὁ συλλογισμός παρακρούεται δὲ «παρὰ τὸ πῆ καὶ ἀπλῶς »(³). ὁ γὰρ πῆ εἴπον αὐτός, ὡς ἀπλῶς εἰρημένον ἐκλαμβάνει · οὖ γὰρ ἀπλῶς οὕτως εἶπον, «μηδέν μοι διαφέρειν εἴ 6ο τίς μου λοιδορεῖ τοὺς λόγους », ἀλλὰ μετὰ διορισμοῦ τοῦ «εἴπερ ὑπῆρχεν αὖτοῖς τοῦ οἰκείου τέλους τυχεῖν» (⁴), ὁν σὸ ἀφελόμενος τὸ λοιπὸν ὡς ἀπλῶς δοθὲν ἐξείληφας. ἐπεὶ ἐάν τις λοιδορῶν μου τοὺς λόγους τῆ ἀπ² αὐτῶν λυμαίνηται ἀφελεία, καὶ λίαν μοι διαφέρει.

ἔπειτ° αὐτὸς οὐ λήθους ἀποκαλέσας μου τοὺς λόγους πρὸς

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> τοι] τι V <sup>57</sup> ἀρὰ V.

<sup>(1)</sup> Ep. I, 952.

<sup>(2)</sup> PAL., ad Barl. P. f. 781, r. 12-14.

<sup>(3)</sup> Cf. Soph. Elench. V, 167-168.

<sup>(4)</sup> Ep. I, 952.

ἀπολογίαν με παρεκάλεσας, (125<sup>τ</sup>) άλλ° οὐκ ὀρθὰ φρονεῖν αὐτοὺς περὶ τῶν θείων αἰτιασάμενος. ἐγὼ δὲ οὐδαμοῦ τοῦτ° εἶπον, ὡς οὐδέν μοι διαφέρει εἴ τις ἀσέβειαν τῶν ἐμῶν καταγνοίη λόγων. 70 οὐκ ἄρ° οὐδ° ἐν τούτοις ἀληθῶς ὑπὸ σοῦ ἐληλέγμεθα.

Paralogismus « ex amphibolia » et « ex accidente ».

προκείσθω δὴ καὶ τ° ἐφεξῆς τούτοις σόφισμα ἔχον οὕτως. 
« ὅπερ ἡμεῖς ἠπορήκαμεν τῶν σῶν τοῦτ° αὐτὸς συνιδὼν ὡς σκανδάλου ἐστὶν αἴτιον, ἐκβέβληκάς σου τῶν λόγων · οὔκουν ἄρα
ὑγιῶς ἔχειν αὐτὸ καὶ σοὶ ἔδοξεν, ἀλλ° ἀναμφισβητήτως οὐκ ἀγαθὸν
75 εἴναι καὶ αὐτῷ κέκριται. ὥστ° ἐγὼ μὲν καλῶς περὶ αὐτοῦ ἡμφισβήτηκα, σὸ δὲ ματαιολογεῖς τοσαῦτα ὑπὲρ αὐτοῦ λογογραφῶν » (¹).

ἔστι δὲ ὁ παραλογισμὸς «παρά τε τὴν ἀμφιβολίαν (²) καὶ τὸ συμβεβηκός » (³) τὸ μέν, ὅτι οὐ κατ' ἔμὴν δόξαν ἔφην « αὐτὸ σκαν- δάλου αἴτιον εἶναι » (⁴), ἀλλ' ὡς φαῖεν καὶ νομίσαιεν « οἱ ἄγαν τῶν 8ο τῆδε ἔπιλελησμένοι » (⁵) πρὸς σὲ ἀποτεινόμενος ὡς ἔφης « τῶν περὶ λόγους ἐπιστημῶν ἐπιλελῆσθαι παντάπασι » (⁶).

τὸ δ' ἔτερον, ὅτι καθαυτὸ μὲν δι' ἄλλας αἰτίας « οἱ λόγοι ἄπαξ καὶ δὶς ὕστερον μεταβέβληνται» (') καὶ οὐ δι' ἃ σὺ ἠπόρησας ὡς κακῶς ἔχειν μοι δόξαντα πλὴν καὶ ταῦτα συμβέβηκεν αὐτο85 μάτως τῆ τῶν ὅλων μεταβολῆ μεταπεποιῆσθαι ἐπεὶ ἔν γε τοῖς πρότερον λόγοις παντὸς μᾶλλον ἐντέχνως ἄμα καὶ εὐσεβῶς καὶ ἐναρμονίως πρὸς τὸν ὅλον τοῦ λόγου σκοπὸν ἡγοῦμαι αὐτὰ ἔχειν.

<sup>71</sup> οῦτως ἔχον V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl. P. 78r, r. 22.

<sup>(2)</sup> V. Soph. Elench. IV, 1662.

<sup>(3)</sup> ID. V, 167a-b.

<sup>(4)</sup> Ep. I, r. 957-958.

<sup>(5)</sup> Ep. I, r. 958.

<sup>(6)</sup> PAL., ad Barl. P. 75°, r. 12.

<sup>(7)</sup> Ep. I, r. 956.

ἔτι φής · «συχοφαντεῖς με εἰς τύφον σκώπτων καὶ φρόνημα, μηδενὸς τοιούτου ἐκ τῶν ἔμῶν συγγραμμάτων ἀναφαινομένου » (¹). 90 ἐγὼ δ' ὅτι μὲν οὐδαμοῦ αὐτόθεν μέγαν περὶ σαυτοῦ λέγεις, ὁμολογῶ, ὅτι δὲ φαίνῃ πάμμεγα περὶ σαυτοῦ φρονῶν διὰ πάντων σου τῶν λόγων, καὶ πολλοί μοι (125°) τῶν ἐντυχόντων αὐτοῖς ξυνομολογήσουσι πάντα γὰρ εἰδότος ἐν πᾶσί σου τοῖς λόγοις ἦθος ἐνδείκνυσαι καὶ εἰς τέλος ἤδη ἀφικομένου ἀρετῆς καὶ σοφίας. πρῶσον μὲν γὰρ τῶν διδακτῶν ἔνεκα μαθημάτων, οὐδὲν ὅτι μὴ κατορθωκέναι προσποιῆ · παντοίου λόγων εἴδους ἀφεῖσθαι φάσκων » (²), ὡς πάντως παντοίου πρότερον ἐν ἔπιστήμη γενόμενος. ἐν οἶς δ' αὐθις θεολογεῖς, περὶ οὐδενὸς διαπορούμενος φαίνη, ἀλλ' οὕτω θαρρούντως καὶ πεπαρρησιασμένως περὶ πάντων ποιῆ τὸν λόγον τοο ὡς αὐτὸς τὴν ἀκριβεστάτην τῆς θεολογίας γνῶσιν ἔχων — καίτοι εἴ τις ἀκριβέστατος οἴεται εἶναι θεολόγος, οὐδὲν ὅ τι μὴ εἰδέναι δοκεῖ —.

Palamae arrogans vanaque locutio reprehenditur.

ὅταν δ³ αὖθις περὶ τῶν τοῦ νοῦ παθημάτων διαλεγόμενος, τόδε μὲν φὴς εἶναι νοῦ κάθαρσιν, τόδε δὲ φωτισμόν, τόδε δὲ τε- 105 λείωσιν καὶ τἄλλ ἀκριβῶς ἐκφράζεις ἄ μόνα τῶν παθόντων ἐστὶν εἰδέναι τε καὶ διεξιέναι, οὐκ ἔσθ ὅπως ἄν τις μὴ ὑπολάβοι, ὡς οὐ τοῖς τὰ τοιαῦτα παθοῦσι σαυτὸν συναριθμεῖς.

τί δ' ὅταν λέγης « ἴσασιν οι κεκαθαρμένοι τὴν καρδίαν διὰ τῆς νοερᾶς φωτοφανείας οι ον φῶς ἐστιν ὁ θεός » (8); ἄρ' οὐ τιο δόξαν παρέχεις περὶ σαυτοῦ τοῦτο λέγειν; ἔπεὶ τίς πώποτε τοῦτ' ἔτόλμησεν εἰπεῖν ὡς « ἴσασί τινες οι ον φῶς ἐστιν ὁ θεός »; ταῦτ' ἄρα

 $<sup>^{96}</sup>$  γὰς τῆ τῶν V  $^{104}$  πεςὶ om. V  $^{105}$  φῆς M  $^{108}$  ἐκφςάζης M  $^{111-112}$  τούτ' ἐτόλμησεν V.

<sup>(1)</sup> PAI, ad Barl. P. 78v, r. 30, 79r.

<sup>(2)</sup> PAL., ad Barl. P. 75<sup>x</sup>, r. 13: v. ep. I, 3-4; Intr. p. 125.

<sup>(3)</sup> PAL., ad Acind. P. 73v, 26-27, v. Intr. p. 68, n. I.

αὐτὸς βουλόμενός σε τοῦ φρονήματος καθελεῖν καὶ εἰς μετριοφροσύνην περιαγαγεῖν, σκωπτικῶς οὕτω μετεχειριζόμην πρὸς σὲ τὸν 115 λόγον, ἀφελῆσαί σε προαιρούμενος. εἰ δ᾽ ἄρα νῦν διισχυρίζη μὴ καλῶς με καταστοχάσασθαι τῆς σῆς διαθέσεως, μετριοφροσύνης τε πέρι καὶ φρονήματος — τῷ ὄντι γὰρ ἀπηλλαγμένην ἔχειν τὴν ψυχὴν τύφου παντὸς καὶ οἰδήματος καὶ ταπεινοφροσύνης (126) ἀνάπλεων — τοσοῦτο δέω διαφιλονεικῆσαί σοι, ὥστε καὶ συγγνώμην αἰτῶ τοῦ ἤδη ἀμαρτηθέντος μοι. καὶ εἴης μοι διὰ βίου τοιοῦτος φίλων, ἄριστε.

Sophisma ex « secundum quid » « simpliciter » et « amphibolia ».

ἀλλο ἐτέον καὶ ἐπὶ τὰ ἑξῆς τῶν σοφισμάτων, ἐμοῦ τοίνυν εἰπόντος ἐν ἐκείνοις · « εἰ δο ἄρα γε άμαρτάνω εἰς μόνην τὴν λέξιν περιίσταται μοι τὸ ἀμάρτημα » (¹) · σὰ τοῦτο οὐχ ὡς δέδωκα ἐκλαβών, παρὰ τὸ πῆ καὶ ἀπλῶς καὶ παρὰ τὸ ἀμφιβολον παραλογιζόμενος, ἐλέγχου φαντασίαν παρέχεις. τὸ μὲν « ὅτι » τὸ « εἰ » ἔκβαλὼν εὐθύνεις με ὡς εἰπόντα « ὅτι ἡμαρτον μέν, πλὴν κατὰ τὴν λέξιν... ». τὸ δο ἀμφιβολον, ὅτι οῦ κατο ἐμὴν δόξαν εἰπον τὸ « εἰ δο ἄρα γε ἀμαρτάνω » ἀλλὰ κατὰ τὴν σήν, ὥσπερ ἄν εἰ εἰπον « εἰ δο ἄρα φής με ἀμαρτάνειν, τῆς λέξεως μόνης ἡγοῦ τὸ ἀμάρτημα » · σὰ δὲ μο ἐλέγχεις ὡς κατο ἐμὴν δόξαν εἰρημένου. οῦτω πανταχοῦ · ἄλλα μὲν αὐτὸς διενοούμην, κατο ἄλλας δὲ διανοίας σύ μο ἔξετάζεις καὶ συκοφαντεῖς.

Sophisma « non secundum dictionem ».

προκείσθω δη και τὸ δυσαντίβλεπτον σόφισμα, ἔχον και αὐτὸ 135 οὕτω· «τοὺς ἐμοὺς περὶ μοναρχίας λόγους ἀληθεῖς εἶναι ὅμο-

114 περὶ άγ. V 115 νῦν] ναῦ V 117 περὶ V; τωόντι V 122 ἔξῆς M 126 εῖ M.

<sup>(1)</sup> Ep. I, r. 87-88; PAI., ad Barl., P. 80r, rr. 18 ss.

λογήσας, ισχυρίζη ὅτι καὶ τῷ τῶν λατίνων βοηθοῦσι δόγματι ἀλλὰ μὴν ὧτινι τὸ ἀληθὲς βοηθεῖ, τοῦτο ἀληθὲς καὶ ἀπερίτρεπτον ἀληθὲς ἄρ³ εἶναι τὸ τῶν λατίνων μαρτυρεῖς δόγμα ὅπερ ἄτοπον »(1).

ἔστι δὲ ὁ παραλογισμὸς παρὰ τὸ «μὴ παρὰ τοῦτο » (²)· συμβέβηκε γὰρ τὸ ἄτοπον οὖ διὰ τὰ παρ' ἐμοῦ δοθέντα, ἀλλὰ διὰ τὰ 140 ύπὸ σοῦ προστεθέντα, τὴν γὰρ μείζονα πρότασιν ἣν ὡς ἐκ τῆς ἔμῆς διανοίας λαβὼν προστίθης τῷ συλλογισμῷ ἔπὶ διαβολῆ τῆ έμῆ, οὖκ ἐπιγινώσκω ὡς ἐμήν · (126\*) ἐγὰ γὰρ οἶδα πολλά, οἶς ἄληθὲς μέν τι βοηθεῖ, ἀλλ³ οὐδέν τι μᾶλλον αὐτὰ ἀληθῆ ἐστιν. οἶον καὶ έπὶ τῶν δικαστηρίων τῶν γὰρ ἀντιστρεφόντων καὶ ἐξισαζόντων 145 κεφαλαίων, ταῦτα δ° ἐστὶν ὅσα γε καὶ ἑκατέρω τῶν κρινομένων προσήχει ὑπὲρ ἑαυτοῦ λέγειν, πολλὰ μέν ἐστιν ἄληθῆ, ἄλλ' οὐδὲν ήττον του μεν άληθη τα δειχνύμενα, του δε ψευδή. και επί των συλλογισμῶν ὧσαύτως έκατέρα μὲν γὰρ τῶν προτάσεων βοηθεῖ τῷ συμπεράσματι, αλλο όταν ή ή μία μεν πρότασις αληθής, ή δο έτέρα 150 καὶ τὸ συμπέρασμα ψευδή βοηθεί μὲν ή ἄληθης πρότασις τὸ γ' ἐπ' αὐτῆ τῷ συμπεράσματι, ἀλλ' οὐδὲν ἦττον ψευδὲς αὐτό ἐστιν (3). ώστε κατ' έμε οὐ πᾶν ὅτω άληθές τι βοηθεῖ καὶ αὐτὸ άληθές. τοῦ δ' ένεκα φαίης αν έκεινα πρός σε διεμαρτυράμην, διδάξαι σε βουλόμενος μη τοῖς ἀντιστρέφουσι κεφαλαίοις πρὸς αὐτοὺς χρῆσθαι, 155 άλλ' έκείνοις, α καθαρώς ήμιν την νίκην απεργάζεται.

Pal. captione utitur ut in Barl. crimen moliatur.

ἐπὶ τούτοις οὖν προκείσθωσαν ἐκεῖνα τῶν σῶν, ἐν οἶς τὸ πᾶν ἐστι σχεδὸν τῆς ἐμῆς κατηγορίας. ἔστι δὲ ταῦτα (4).  $\checkmark$  ὅτι δ $^\circ$  οὖ

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> άληθές Μ.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Acind. P. 81r, r. 17-21.

<sup>(2)</sup> Soph. Elench., V, 166-167.

<sup>(3)</sup> An. Pr. 21-24; An. Post. 24.

<sup>(4)</sup> PAL., ad Barl. P. 81v-82<sup>r</sup> ad litteram Palamae fragmentum Barlaamus refert.

σόν ἐστι περὶ θεοῦ λέγειν, ὡς οἶον φῶς ἐστι, μᾶλλον δὲ πηγὴ 160 φωτὸς νοεροῦ τε καὶ ἀΰλου (¹), τοῦτο ἀληθὲς εἴρηκας ἀκούσεις δὲ πῶς, συνήσεις δὲ πῶς, πιστεύσεις δὲ πῶς.

« ὅς γε τοὺς μὲν ἔξω σοφοὺς θαυμασίους καὶ θεόπτας καὶ πεφωτισμένους ὀνομάζεις, ἐν τῷ πρὸς ἡμᾶς σου λόγῳ, καὶ τοὺς αὐτοῖς πιστεύοντας, θαυμαστοὺς καὶ ζηλωτοὺς καὶ αἰδήμονας, διὸ οὐδ' ἔξω, 165 ἀλλὰ παλαιοὺς σοφοὺς (²) ἀποκαλεῖς σεμνύνων τοὺς δ' ἐν ἡμῖν διὰ τῆς φυλακῆς τῶν θείων ἐντολῶν, καὶ τῆς καθ' ἡσυχίαν ἀκριβοῦς σχολῆς μακαριστῶς κεκαθαρμένους τὴν καρδίαν διασύρεις, (127') ἐμοὶ κατ' ἔξουσίαν οἴκοθεν αὐτοὺς συντάττων. οὑπερ ἀκρατῶς κατηγορεῖς (³). καὶ οὐ τοὺς περιόντας μόνον, ἀλλὰ καὶ τοὺς πρὸς οὑρανὸν τοὸ ἐκ παλαιοῦ μεταχωρήσαντας καὶ ζῶντας τῷ θεῷ, οὺς ὁ μέγας ἀγάλλει διονύσιος, ὡς καὶ τὰς νοεράς, ἐπὶ γῆς ἔτ' ὅντας, ὑπεραναβεβηκότας ἐνεργείας, μετ' ἐμοῦ σὺ καὶ τάττεις καὶ σκώπτεις τοῦ κατὰ σὲ πλημμελοῦς καὶ ἄφρονος καὶ τὸν ἀληθῆ λόγον οὐκ ὀρθοτομοῦντος (⁴) « διδάσκει γάρ με, φής, ὁ μέγας διονύσιος περὶ ὑμῶν τῶν θεωρητικῶν (⁵) — τὰ καὶ τά ».

«τίνος κατειρωνεύη, ὧ ἄνθρωπε; φαίης ἄν ἐμοῦ; ἀλλ³ οὐ περὶ ἐμοῦ διονυσίω τῷ μεγάλω λόγος, ἀλλὰ περὶ τῶν καθ° ἑαυτὸν ἀρίστων ».

εν τούτοις οὔτε σμικρὸν οὔτε μέγα φαίνη ἀληθείας πε18ο φροντικώς, εμοῦ γὰρ εν ἐκείνοις βουλομένου λέγειν ὡς οὖκ ἔστιν
ἐμὸν φάναι ὅ, τι « ἴσασί τινες οἴον φῶς ἐστιν ὁ θεός », σὰ τὸ
« ἴσασι » τῆς ἐμῆς ἐξελὼν διανοίας, ἀσύνετόν τε καὶ ἄπιστον ἀπο-

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> μακαρίστῶς V <sup>169</sup> περὶ όντας V.

<sup>(1)</sup> V. Ep. I, r. 294-295.

<sup>(2)</sup> Id. r, 831-832.

<sup>(8)</sup> Id. r. 840-849.

<sup>(4)</sup> Id. v. II ad Timotheum, 2, 15.

<sup>(5)</sup> Ep. I, 440-441.

καλεῖς, ὡς ἀπλῶς οὕτως εἰπόντα «μὴ εἶναι ἔμὸν φάναι οἶον φῶς ἔστιν ὁ θεός». ἔπεὶ πῶς οὐκ ἔμὸν «φῶς ὀνομάσαι τὸν θεόν», ὅς γε καὶ πάντα τὰ ὅντα ἀξιῶ ἐν τοῖς ἔμοῖς συγγράμμασι κατ αὐτὸ λέ- 185 γεσθαι; οὐ μὴν, ἀλλὰ καὶ εἴ τις μ ἔροιτο οἶον φῶς ἡγοῦμαι εἶναι τὸν θεόν, ἔρῶ ὅτι τὸ κατ αἰτίαν λεγόμενον καὶ εἴ τις εἰδέναι φησὶν οἴον φῶς ἔστιν ὁ θεός, εἰ μὲν τὸ «οἴον» τοῦτο ἔπὶ τοῦ κατ αἰτίαν νοεῖ, ὀρθῶς αὐτὸν ἡγήσομαι λέγειν εἰ δὲ καθ ὅπαρξιν καὶ νοῦ ἔπιβολαῖς τε καὶ ἔπαφαῖς εἰδέναι λέγει οἴον φῶς ἔστιν ὁ θεός, 190 τούτῳ ἔγὼ οὐ συστοιχήσω, ἕως ἄν τῷ μεγάλῳ διονυσίῳ διδασκάλῳ θεολογίας χρῶμαι.

τὸ μὲν οὖν ἄπες καὶ ὅπηοῦν εἶπον μὴ κατὰ τὴν ἔμὴν διάνοιαν (127°) ἐκλαβόντα κατηγοςεῖν μου, οὖπω ποιοῦμαι δεινόν,
καί πες ὂν δεινόν τὸ δ' ἄπες ὅλως οὖκ εἶπον ταῦθ' ὡς εἰπόντ' 195
εἰσάγειν με, τοῦτ' οὖδεμίαν καταλείπει συκοφαντίας ὑπεςβολήν.

έπεὶ ποῦ ποτε τῶν ἐμῶν λόγων, ὧ ἄριστε, αὐτὸς εἶπον ὅτι « οἱ ἂν ἀκούσωσι τὰς θείας ἀποφάνσεις παρ³ ἀριστοτέλους καὶ πλάτωνος καὶ τῶν κατ³ αὐτοὺς σοφῶν καὶ πιστεύσωσιν αὐτοῖς, οὖτοι θαυμαστοὶ καὶ ζηλωτοὶ καὶ αἰδήμονες τυγχάνουσιν ὄντες (¹);

200

άπες δηλαδή ποοφέςεις μοι δι° όλου τοῦ βιβλίου, ταῦτ° οὐκ ἐμὰ οὔτε κατὰ διάνοιαν οὔτε κατὰ λέξιν.

Captiose Pal. quaedam verba Barlaami in malam partem accipit et calumniam informat.

ἐπεὶ τὸ χωρίον, ἀφ' οὖ δοκεῖς ταῦτά μου κατηγορεῖν, ἔχει οὖτωσί · ὅταν δὲ τούτους θεάσωμαι τὰς μὲν ἀποδεικτικὰς μεθόδους καὶ ἀναλυτικάς, ἔτι δὲ ὅριστικάς τε καὶ διαιρετικὰς καὶ τὴν 205 μεριστήν τε καὶ μεταβατικὴν πᾶσαν ἐπιστήμην τοῖς μέσοις τῆς ψυ-

185 αὖτοῦ V 186 τις] τε M 195 ὂν] οὐ V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., l. c. et rr. ss.

χῆς λόγοις ἐναποκλείοντας, ἐπὶ δὲ τῶν ἐνύλων καὶ φυσικῶν τὸν εἰκότα προϊστασθαι λόγον ἀποφαινομένους ἐπὶ δὲ τῶν ὑπὲρ ἡμᾶς θέαν δεῖν ἄνωθεν παραγενέσθαι ἱσχυριζομένους καὶ φῶς ἀναλάμψαι νοερόν, δι' οὖ ἐστι τοῖς θείοις συζυγεῖν, καὶ κρεῖττον ἢ κατ' ἀπόδειξιν τὰς συνεπτυγμένας καὶ ἀμερεῖς καὶ ἀμεταβάτους καὶ ἀπλᾶς ἐκείνας ἔχειν θεωρίας τοὺς δὲ παρὰ τοιούτων ἀκηκοότας τὰς θείας ἀποφάνσεις καὶ πιστεύσαντας, ἐπιστήμονας μὲν οὖκ είναι, θαυμαστοὺς δ' ὅμως καὶ ζηλωτοὺς ὑπάρχειν τῆς τε προαιρέσεως καὶ εὐπειθείας καὶ αἰδοῦς τῆς πρὸς τὰ θεῖα καὶ τοὺς θείους ἄνδρας ὅταν ταῦτα ἀκούσω αὐτῶν λεγόντων, οὐ δύναμαι ὑπολαβεῖν μὴ καὶ αὐτοὺς ὑπὸ θεοῦ πεφωτίσθαι, καὶ ὑπὲρ τοὺς πολλοὺς γεγονέναι».

τίς οὖν ἔν τούτοις ἡ διαβολή; ἢ ὅτι τὸ «παρὰ τοιού220 των » πρὸς (128<sup>τ</sup>) τοὺς ἕλληνας ἀναφέρεις μὴ δηλούσης τοῦτο
τῆς κατὰ τὴν λέξιν συντάξεως; τὸ γὰρ «τοὺς δὲ παρὰ τοιούτων
ἀκηκοότας » καὶ τὰ ἕξῆς, πρὸς τὸ προσεχῶς συντάσσεται ἤτοι
«παρὰ τοιούτων, οἷς ἄν ἄνωθεν θέα παραγένηται καὶ φῶς ἀναλάμψη νοερὸν » δι' οὖ τὸν νοῦν ἔστι τῶν νοητῶν ὑπὲρ ἀπόδειξιν
225 ἀντιλαμβάνεσθαι.

δποῖοί ποτ' ἄν ὧσιν οὖτοι, οὐ γὰρ δηλοῖ τὸ γράμμα, εἴτε αὐτοὶ «οἱ ταῦτα λέγοντες» εἰσὶν «οὖτοι» εἴτε ἄλλοι τινές, ἀλλὰ

<sup>210</sup> ката ал. М.

<sup>203-218</sup> Exscriptum verbis I ep. collatum (rr. 831-845) has praebet lectiones: 208 ἐπὶ δὲ... νοερὸν] ἐπὶ δὲ τῶν ὑπὲρ ἡμᾶς ἰσχυριζομένους ὡς οῖς μὲν ἄν θέα παραγένηται ἄνωθεν καὶ φῶς ἀναλάμψη ναερόν. 210 καὶ κρεῖττον] τοῦ κρεῖτ. 211 τὰς συνεπτυγμένας... ἀκηκοότας] τὰς τῶν ὑπερκειμένων ἔχουσι θεωρίας, οἱ δὲ τοιοῦτοι μὲν οὐκ ἐγένοντο, ὅμως δὲ παρὰ τοιούτων ἀκηκοότες 213-218 τὰς θείας... γεγονέναι] τὰς περὶ ἐκείνων ἀποφάνσεις καὶ πιστεύσαντες, ἐπιστήμονες μὲν αὐτῶν οὐκ εἰσί, βελτίους δὲ τῶν μήτε αὐτῶν ἑωρακότων, μήτε τοῖς θεασαμένοις πιστευόντων, καὶ διὰ ταῦτα μηδὲν ὑπὲρ τὰ ὁρώμενα εἴναι νομιζόντων —, ὅταν ταῦτα ἀκούσω αὐτῶν λεγόντων, οὐ δύναμαι ὑπολαβεῖν μὴ καὶ αὐτοὺς ἔστιν οὐ ὑπὸ θεοῦ...

τοσούτον μόνον διορίζεται, ότι κατ' ἐπιστήμην μὲν θεολόγον φασίν, δς αν ανωθεν θέας καὶ νοεροῦ φωτὸς αξιωθῆ, κατὰ πίστιν δέ, δς καὶ αὐτὸς δευτέρως ἔπαινετός, τὸν τῷ πρώτῳ πιστεύοντα παρ' αὐ- 230 τοῦ τὰς θείας ἀποφάνσεις δεχόμενον, ἀποδέχεται δὲ τὸ γράμμα τοὺς ταῦτα πρώτως διορισαμένους, κατ' αὐτὸ τοῦτο μόνον τὸ ὀρθῶς τούτο διορίσαι οὐ μὴν αὐτοῖς ἤδη προσμαρτυρεῖ ἢ κατ ἐπιστήμην ἢ κατὰ πίστιν θεολόγοις γεγονέναι. ἔγὼ γὰρ ὥσπερ καὶ σὺ καὶ πάντες ὄσοι τῆς αὐτῆς ἡμῖν ἡξιώθησαν χάριτος, ἀποστόλοις μὲν 235 καὶ προφήταις καὶ εἴ τις αὐτοῖς ὄμοιος ἐγένετο, θέαν φημὶ ἄνωθεν παραγενέσθαι, καὶ φῶς ἀναλάμψαι νοερόν, δι' οἇ κρεῖττον ἣ κατ' ἀπόδειξιν τους της προνοίας ενελάμφθησαν λόγους, και πρός τὰς ἄπλᾶς καὶ ἄμερίστους ἀνήχθησαν θεωρίας διὸ καὶ ἔπιστημονικούς θεολόγους αὐτούς εἶναι τίθεμαι. ὅσοις δὲ τοῦτο μὲν οὐκ ἐξ- 240 εγένετο, πίστει δ' όμως παρά των θείων ἐκείνων ἀνδρων τὰς θείας αποφάνσεις καθαρωτάτοις κόλποις τῆς ἕαυτῶν διανοίας δεξάμενοι, αμεταπείστως αὐτὰς κατέχουσιν, ἐπαινετοὺς μὲν καὶ τούτους καὶ θαυμαστούς ήγημαι, οθ μην καὶ τῶν νοητῶν ἐπιστήμονας.

τοὺς δὲ γ³ ἔλληνας ἔπαινῶ κατὰ τοσοῦτον μόνον, (128°) κα- 245 θόσον τις μὲν ὁ κατὰ πάθος θεολόγος, τίς δ³ ὁ κατὰ δόξαν σαφῶς διωρίσαντο οὐ μὴν ὡς ἥδη καὶ τοιούτους αὐτοὺς γεγονότας, ὥσπερ καὶ τὸν μέγαν βασίλειον ἔπαινῶ μέν, ἐν οἶς περὶ προφητικοῦ πνεύματος διαλέγεται, καὶ ὅπως τὸ τοιοῦτον πάθος γίνεται, οὐ μὴν καὶ προφήτην, ὅσα γε ἀπὸ τοῦ τοιούτου ἔπαίνου αὐτὸν εἶναι τίθεμαι. 250

πρὸς δέ γε τὰς αὖτῶν ἀποφάνσεις οὖτωσὶ ἔχω. ὧν μὲν ἀπόδειξιν καὶ αὖτὸς ἔχω ἡ ἐπαφήν τινα, ταύτας μόνας παραδέχομαι αἶς δὲ οὖδέτερον τούτων συμβέβηκε, περὶ τούτων χαίρειν
αὐτοὺς ἔῶ. καίτοι γε οὖδο ἐκείνας πάσας ἀξιῶ πιστὰς εἶναι, ἐάν
τινι τῶν ἡμετέρων δογμάτων ἐναντίως ἔχωσι τὰς δέ γε τῶν λο- 255

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> καθόσον τίς MV <sup>251</sup> ών V <sup>252</sup> τίνα V.

<sup>19. -</sup> SCHIRO: Barlaam, Epistole Greche

γίων ἀποφάνσεις ὅπως ποτ° ἔχουσιν, ἀποδείξεως πάσης ἀνώτερον τίθημι, ὡς καὶ ἐν τῷ πρὸς σέ μου λόγῳ δεδήλωκα λέγων · «ἐπεὶ ὅπερ ἐστὶ τοῖς γεωμέτραις ἀρχὴ καὶ κοινὴ ἔννοια καὶ ἀξίωμα, τοῦθο ἡμῖν ὑπάρχει ἑκάστη τῶν ἀποφάνσεων, ὅσαι ἡμῖν περὶ τῶν θείων ὑπὸ τῶν ἀγίων ἀνδρῶν ἀπεφάνθησαν · οὐδεμίαν ἄρο αὐτῶν πειρᾶσθαι χρὴ ἐκ συλλογισμοῦ λαβεῖν, ἀλλὰ πρὸς ἑκάστην ἔχειν βέλτιον ἢ κατο ἀπόδειξιν » (¹).

Ouae sit sententia in verbis «πεφωτισμένοι παρά θεοῦ».

θαυμασίους δὲ καὶ πεφωτισμένους παρὰ θεοῦ προσεῖπον τοὺς φιλοσόφους (²), οὖχ ἄπλῶς, ἄλλὰ κατ' αὐτὸ τοῦτο τὸ ὀρθῶς 265 διορίσασθαι, τίς μὲν ὁ φυσικὸς καὶ δοξαστικός, τίς δ° ὁ μαθηματικὸς καὶ ἀποδεικτικός, τίς δ° ὁ ὑπὲρ τούτους καὶ θεολόγος ὅτι οὖχ ὁ δι³ ἀποδείξεως τὰ ὄντα μεταδιώκων, ἄλλ³ ὁ διὰ νοεροῦ φωτὸς τοῖς πρώτοις ἐντετυχηκὼς νοητοῖς. οὖ μήν, ἄλλὰ καὶ ἐν οἷς ἄν ἢ περὶ θεοῦ ἢ περὶ τῶν αὐτοῦ προόδων ἢ περὶ προνοίας ἢ περὶ ἀρετῶν ἢ περὶ ἄλλου του τῶν τοιούτων ὀρθῶς ἀπεφήναντο, οὖκ ἔχω (129²) ὅπως οὖ θεῖον φωτισμὸν αἴτιον τοῦ τοιούτου ἡγήσομαι.

δοθείσης γὰρ αὐτοῖς παρὰ θεοῦ σοφίας, ἃ μὲν κατώρθωσαν τούτων, τὴν δοθεῖσαν αὐτοῖς σοφίαν αἰτιῶμαι εἰς ἃ δὲ διήμαρ275 τον, πολλοῦ δέω τὴν σοφίαν τοῦ τοιούτου αἰτιάσασθαι, ἄλλ ἢ εἰς ἀνθρωπίνην ἀσθένειαν ἢ εἰς δαιμόνων ἀπάτην τὸ τοιοῦτον ἀναφέρω. καὶ ἥκιστα κατὰ ταῦτα πεφωτίσθαι αὐτοὺς νομίζω καὶ τοῖς λογίοις οῦτω φρονῶν, συμφωνεῖν μοι δοκῶ.

δ γὰρ ἔφη δ θεῖος ἀπόστολος ὅτι « ὁ θεὸς ἔφανέρωσεν αὐ-

<sup>260</sup> αὐτὸν MV sed cf. Ep. I. 357.

<sup>(1)</sup> Ep. I, 354-358.

<sup>(2)</sup> Id. 827-844.

τοῖς > (1), τοῦτο ἐγώ φημι ὅτι ὁ θεὸς ἐφώτισεν αὐτούς ὅσπερ 28ο γὰρ ταὐτόν ἐστιν εἰπεῖν ἐπὶ τοῦ ἡλίου ὅτι τε φωτίζει τὴν ὄψιν καὶ ὅτι φανεροῖ τῆ ὄψει τὰ ὁρατά, οὕτως ἡγοῦμαι τῷ • ἐφανέρωσεν αὐτοῖς > τὸ • ἐφώτισεν αὐτούς > ταὐτὸν εἶναι (2).

ώσαύτως δὴ τὸ «λαμβάνειν παρὰ θεοῦ σοφίαν» καὶ τὸ «παρὰ αὐτοῦ φωτίζεσθαι» ταὐτὸν ὑπολαμβάνοντι, ὀρθῶς ἔχειν μοι 285 δοκεῖ καθόσον τῆς δοθείσης αὐτοῖς παρὰ θεοῦ σοφίας ἐν μετουσία ἐγένοντο, κατὰ τοσοῦτον φάσκειν αὐτοὺς ὑπὸ τοῦ ποιήσαντος πεφωτίσθαι.

εὶ μὲν γὰρ καὶ ἄλλο φῶς ἐστι μὴ ἐπιγνώσεως λαμβανόμενον, οὖκ ἦν ἔμοὶ περὶ τοιούτου ἐν ἔκείνοις ὁ λόγος περὶ δὲ τοῦ 29ο
ἐπιγνώσεως λεγομένου, ἀνάγκη μοι φαίνεται, καθόσον καὶ ὅτιοῦν
ἀληθείας κατειλήφασι, τὸ ὑπερούσιον φῷς καὶ τὴν ὑπέρσοφον σοφίαν αἴτιον αὐτοῖς τοῦ τοιούτου ἀγαθοῦ ὑπολαμβάνειν. διότι παντὸς τοῦ ἐν τοῖς οὖσι καλοῦ καὶ ὁπηλικοσοῦν θεὸς τὴν αἰτίαν ἀποφέρεται.

ἐπεὶ τοίνυν ὁςῷ τοὺς πάλαι φιλοσοφήσαντας περὶ τηλικούτων ἀληθῶς ἀποφηναμένους, ἃ οὖκ ἦν τοῖς πολλοῖς εὕρεῖν τε καὶ ἀποφήνασθαι, οἶς ὡς καλῶς ἔχουσι καὶ πολλοὶ (129°) τῶν καθ' ἡμᾶς θεολόγων ἐχρήσαντο, εὖσεβὲς εἶναί μοι δοκεῖ τά γε τοιαῦτα ὑπὸ θεοῦ πεφανερῶσθαι αὐτοῖς νομίζειν, τοῦ καὶ δημιουργήσαντος τὰς 300 ἐκείνων ψυχὰς καὶ τοιαύτας ποιήσαντος, οἵας περὶ τηλικούτων ἀληθές τι δύνασθαι λέγειν. ὥστ' ἔν γε τοῖς τοιούτοις, ὑπὸ θεοῦ πεφανίσθαι αὐτοὺς λέγειν καλῶς ἄν ἔχοι. ὥσπερ γὰρ τὸ φωτίζεσθαι

<sup>(1)</sup> Rom. I, 19, τὸ γνωστὸν τοῦ θεοῦ φανερόν ἐστιν ἐν αὐτοῖς ὁ θεὸς γὰρ αὐτοῖς ἐφανέρωσεν.

<sup>(2)</sup> V. de Re Publ. VI, 508c-509a.

ύπὸ ἡλίου τὴν ὅψιν, τοῦτό ἐστι τὸ γίνεσθαι ὑπ² αὐτοῦ τοιαύτην 305 οἵαν δύνασθαι τὰ ὁρατὰ ὁρᾶν, οὕτω καὶ τὸ φωτίζεσθαι τὴν ψυχὴν ὑπὸ τοῦ θεοῦ τοῦτό ἔστι τὸ γίνεσθαι ὑπ² αὐτοῦ τοιαύτην, οἵαν δύνασθαι ἀληθές τι νοεῖν.

τοῦ μὲν οὖν ψεύδους τὴν αἰτίαν δαίμονες ἀποφερέσθωσαν, τῆς δο ἀληθείας, θεός ἐπεὶ καὶ αὐτοὶ οἱ δαίμονες, κατὰ τὸν καθο διονύσιον, ὅ μέν εἰσιν, ἀγαθοί εἰσι καὶ ἐκ τοῦ ἀγαθοῦ καθοῦ ὁ δὲ οὖκ εἰσι, κατὰ τοῦτο πονηροί (1).

όταν οὖν τὴν ἐν ἐκείνοις τοῖς λόγοις περὶ τῶν φιλοσόφων ἐμὴν γνώμην ἀναγινώσκης, οὖτωσὶ ταύτην νόει · «ὅταν ἀκούσω τῶν πάλαι σοφῶν ὀρθῶς καὶ καλῶς τὰ περὶ τῶν διαφόρων γνώ315 σεως ἀποφαινομένων, καὶ τίς μὲν ὁ κυρίως θεολόγος, τίς δ° ὁ κατὰ δόξαν σαφῶς διοριζομένων, καὶ τὰ πρῶτα θεῖα ὑπὲρ τὴν ἀνθρωπίνην γνῶσιν τιθέντων, οὐ δύναμαι ὑπολαβεῖν μὴ καὶ ταῦτ αὐτοῖς ὑπὸ τοῦ κρείττονος πεφανερῶσθαι καὶ τὸν νοῦν αὐτῶν ὑπ ἐκείνου γεγονέναι τοιοῦτον οἶον ὑγιῶς περὶ τηλικούτων ἀποφήνασθαι ».
320 ταῦτα γάρ μοι τὸ 'πεφωτίσθαι αὐτοὺς' δύναται ».

γεγένηται δέ σοι καὶ ἐν τούτοις πάσιν ὁ παραλογισμός, παρά τε τὴν ὁμωνυμίαν καὶ τὸ πῆ καὶ ἀπλῶς τὸ μέν, ὅτι ἐμοῦ φῶς ἐκλαμβάνοντος ἐπὶ τῆς γνωστικῆς τοῦ νοῦ δυνάμεως, «πεφωτίσθαι παρὰ θεοῦ › ἄντὶ τοῦ (130°) « εἰληφέναι παρὰ θεοῦ γνῶστινα φωτοειδῆ ὑπόστασιν, οἴαν συμπλέκεσθαι ἢ συζεύγνυσθαι ἢ συγκέρνασθαι τῆ ψυχῆ, οἷον ἔφης εἶναι καὶ τὸ περὶ τὴν κεφαλὴν φανὲν πρόκλου (²) · ἢ οἶόν φασί τινες διὰ τῶν ῥινῶν τῷ ἀνθρώπφ εἰσέρχεσθαι, καὶ εἰς τὸν ὁμφαλὸν εἰσδύεσθαι · ὁ πλεονάσαν καὶ

<sup>310</sup> Eigiv V 323 tou M.

<sup>(1)</sup> Ps. Dion., De divinis nom. IV, 23. Cf. Thom., Quaestiones, Pars I, Quaest. LXIII, art. 4; XVI, art. 2.
(2) PAL., ad Barl., v. P. 87°, 16-20; v. Marini, Proclus, XXIII.

διαχυθέν ἐπὶ τὰ ἔξω ἄν τύχη νὺξ οὖσα καὶ τὸ οἴκημα πᾶν ἐφώ- 330 τισεν · ὅ δαιμόνιον μὲν εἶναι ἄν ἥ πυὀδόν, θεῖον δὲ ἄν ἧ λευκόν.

κατά τε οὖν τοῦτο σοφίζη καὶ ὅτι πεφωτίσθαι αὐτοὺς εἰπόντος εἰμοῦ εν οἶς τῶν μεγάλων ὀρθῶς ἀπεφήναντο, σύ μοι ἐπεξέρχη ὡς ἐν πᾶσιν αὐτοὺς πεφωτισμένους νενομικότι, τὸ πῆ συγχωρηθέν ὡς ἀπλῶς δοθὲν ἐξειληφώς.

335

εἶτα θεόπτας μὲν καὶ θεοπτία προσβεβηκότας, σωκράτεις καὶ πλάτωνας, αὐτὸς μὲν οὐκ εἶπον, ὡς σύ με συκοφαντεῖς παῦλος δέ, ὃς σέβας μὲν καὶ εὐχαριστίαν πρὸς θεὸν αὐτοὺς ἀφαιρούμενος, γνῶσίν γε θεοῦ αὐτοῖς μαρτυρεῖ (¹). ἀλλὰ μὴν τὸ γινώσκειν θεὸν καὶ θεόπτην εἶναι ἢ θεοπτία προσβῆναι, οὐδὲν διαφέρει. ὥστε 340 ταῦτά μοι προφέρων, ὧ βέλτιστε, ἐμὲ μὲν συκοφαντεῖς, τοῦ δὲ θείου παύλου τῷ ὄντι κατηγορεῖς.

ἀλλὰ μὴν καὶ ἐν οἶς με κατειρωνευόμενον τῶν τῆς ἀποξξήτου σοφίας πατέρων εἰσάγεις, φανερῶς ἀδικεῖς, καὶ τῆ τοῦ συγγράμματος διανοία ἤκιστα παρακολουθείς ἐπεὶ γὰρ εἶπον ἐν ἐκεί- 345
νοις ὅτι « οὐκ ἔχομεν κριτήριον δι οὖ ἄν ἐφηψάμεθα τοῦ ἐν τούτοις
κατηγορουμένου ἢ ὑποκειμένου » (²), ἔπεὶ οὖν ταῦτα εἶπον, ἵνα μή
τις ἐνιστάμενος εἶπῃ « εἰ καὶ σοί, ὧ ἄνθρωπε, τοιοῦτον οὐχ ὑπάρχει
κριτήριον, ἀλλ οὖν οὐδὲν (130) κωλύει ἄλλοις γέ τισιν ὑπάρχειν
αὐτό », ἐπιχειρῶν ἐκ τοῦ μᾶλλον αὐτὸς τὸν θεῖον ἐμαρτυράμην 350
διονύσιον (³) καὶ τῶν θεωρητικωτάτων αὐτῶν ἀπαγορεύοντα τὴν
πρὸς τὸ ὑπερούσιον ἐπαφήν (⁴).

σε δε εκείνοις συνέταξα, οὐκ εκείνους ἄτιμάζων, οὐδε σε ὅμοιον εκείνοις ἡγούμενος, ἄλλὰ τοῦ σοῦ ἡθους καταστοχαζόμενος, δ διὰ

. 330 diácuven V  $\,\,^{342}$  twónti V  $\,\,^{348}$  èní stám. V  $\,\,^{350}$  Veíon  $\,\,^{358}$  sè sic cdd.

<sup>(1)</sup> V. Rom. I, 19.

<sup>(2)</sup> Ep. I, 438-439.

<sup>(3)</sup> Id. 440.

<sup>(4)</sup> De div. Nomin., V, I.

355 πάντων σοῦ τῶν λόγων ἐνδεικνύμενος δῆλος εἶ τοῖς θεωρητικωτάτοις σαυτὸν συντάττων.

εί δ' ἄρα γε διαμαρτάνω μὲν αὐτός σου τοῦ ἤθους, ταπεινοφροσύνην δὲ σαυτῷ μαρτυρεῖς, εὕχομαι ἵνα τοιοῦτός μοι διὰ τέλους εἴης.

### Aliud sophisma.

36ο ἔστι δὲ σόφισμα καὶ ἔκεῖνο΄ «σὰ ὡμολόγησας καὶ ἀμφοτέρους ὀρθῶς λέγειν οὐκοῦν ἀμφοτέρων ἡμῶν ὀρθῶς λεγόντων κατὰ σέ, κινδυνεύεις σὰ σαυτὸν αὖθις ἀποφαίνεσθαι λέγειν οὐκ ὀρθῶς, ἡνίκ' ἀν ἔπειτα τὸν ὀρθὸν τοῦτον λόγον διαβάλλης ἡμῶν » (¹): καὶ οὖτός σοι ὁ λόγος παρὰ τὸ διττὸν (²) ἡμᾶς παρακρούεται τοῦ τους συλλογισμοὺς ἀποδεικτικοὺς προσαγορεύειν, καὶ σοῦ μὲν τοῦτ ἄξιοῦντος, ἔμοῦ δ' ἀπαγορεύοντος, ὁ λόγος διττὸν κατανοήσας τὸ τῆς ἀποδείξεως ὄνομα, καὶ δοὺς σοὶ ὀρθῶς λέγειν κατὰ τὸ ἔτερον τῶν σημαινομένων, λαβὼν αὐτὸς τὸ λοιπόν, περὶ αὐτοῦ μόνου τὸν οὐδὲ τὸ ὁμολογηθὲν ἀναθέμενος, ἀλλ' ἑαυτῷ ἀκολούθως τὰ πάντα περαίνων.

Pal. cum Barlaamum reprehendit, tum eiusdem imprudens sententiam confirmat.

ἴδωμεν δὲ καὶ ταῦτα· «τί τοίνουν ἄν καὶ ἡμεῖς ἕκαστον τῶν διαλεκτικῶν σου τουτωνὶ συλλογισμῶν, οῦς εὖχη κάλλι- 375 στά τε καὶ ὀρθότατα πεποιηκέναι, διακωδωνίσαντες, ἀπηχῆ τινα

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> διαβάλης V <sup>367</sup> δὲ ἀπ. V <sup>370</sup> τὸ] τότ Μ.

<sup>(1)</sup> PAL. ad Barl., P. 821, r. 14-17; v. Ep. I, 283 sgg.

<sup>(2)</sup> De Soph. Elenchis, V, 167; VI, 168.

(131°) ἢχὴν ἀναδιδόντας δείξωμεν κακοτεχνίας ἔμπλεως; μᾶλλον δ' ἀντὶ τέχνης ἣν αὐχεῖς, ἀτεχνίας ἀναπεφηνότας; καὶ τοσοῦτο δέοντας εῖναι διαλεκτικούς, ὡς μηδὲ συλλογισμοὺς ὅλως εἶναι, μηδὲ γοῦν σοφιστικούς, μηδὲ σχῆμα ὅλως σώζοντας συλλογισμοῦ » (¹);

εν τούτοις εναντία πράγματα πέπονθας· τὸ μεν εκών, τὸ δὲ 380 ἄχων εκών μεν διαβάλλων με, ἄχων δὲ βοηθῶν μοι.

καὶ ἴν° ἄμφότερα φανερὰ γένηται ἐκκείσθωσαν καὶ ἔξ ἐκείνου τοῦ λόγου ταῦτα, πρὸς ἃ δηλονότι ὑπάρχει σοι ἡ ἀπάντησις. «ἐγὼ μὲν οὖν πολλοὺς πολλάκις περὶ τῶν θείων ἔξενηνοχὼς συλλογισμούς, οὖπω καὶ τήμερον τοιοῦτον ἀποδεικτικὸν οἴός τ° ἔγε- 385 νόμην ποιῆσαι ἀλλ° δν ἄν ἐκάστατε ποιήσω, οἰόμενος αὐτὸν κάλλιστά τε καὶ ὀρθότατα πεποιηκέναι, αὐτομάτως τοῦτον ὁρῶ πολλὰ τῶν τοῖς ἀποδεικτικοῖς προσόντων οὖκ ἔχοντα » (²). ταῦτα μὲν τάμά. τίς δὲ ἡ διαβολή; πρῶτον μὲν ὅτι ἐμοῦ μὴ τοὺς πρὸς σέ μου συλλογισμοὺς εἰπόντος «καλλίστους καὶ ὀρθοτάτους », σὰ ὡς τοῦτ° εἰ- 390 πόντα ἔξετάζεις. ἔπειθ° ὅτι «τὸ κάλλιστόν τε καὶ ὀρθότατον » ἔκλαμβάνοντος ἐμοῦ πρὸς τοὺς ὑπ° ἐμοῦ γινομένους — ἔστι γάρ μοι ὁ λόγος τοιοῦτός τις « ὅταν ποιήσω περὶ θεοῦ τῶν ἡκόντων εἰς ἐμὴν δύναμιν τὸν κάλλιστόν τε καὶ ὀρθότατον συλλογισμόν, ὁρῶ τοῦτον εὐθὺς οὐκ ἀποδεικτικὸν ὅντα » — σὰ «τὸ ὀρθὸν καὶ 395 καλὸν » ὡς ἀπλῶς εἰρημένον, καυχήσεως ἔνεκα, ἔξείληφας.

Αύτη μὲν ἡ διαβολή βοηθεῖς δέ μοι ἐκ περιουσίας κατασκευάζων ἃ βούλομαι. ἐμὸν μὲν γὰρ βούλημά ἐστι δεῖξαι μὴ ὄντας ἀποδεικτικοὺς τοὺς ὑπ' ἐμοῦ περὶ θεοῦ γινομένους συλλογισμούς, καὶ τούτου ἐκ τοῦ μᾶλλον παράστασις, ὅτι οὐδ' οἱ κάλλι- 400 στοι (131') τῶν ὑπ' ἐμοῦ γινομένων ἀποδεικτικοί εἰσι σὸ δὲ ἰσχυ-

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> P. 82<sup>v</sup>, ἀναπεφηνότας πλήρεις <sup>378</sup> μη δὲ Μ, P. — ὅλως om. P.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 82r. 27 sgg. v. Intr. p. 142.

<sup>(2)</sup> Ep. I 327-331.

ρίζη μηδε συλλογισμούς τῷ ὄντι αὐτούς εἶναι. οὐκοῦν εἶ οὐ συλλογισμοί, πολλῷ μᾶλλον οὐκ ἀποδεικτικοὶ συλλογισμοί, ὅπερ μοι προύκειτο δεῖξαι.

405 αὖθις δή σοι διορίζομαι ὅτι διττὸν ἡγούμενος τὸ τῆς ἀποδείξεως ὄνομα, κατὰ μὲν τὸ ἔτερον συγχωρῶ τοὺς περὶ θεοῦ 
λόγους, ἀν ὧσι συλλελογισμένοι καὶ ἀληθεῖς, ἀποδεικτικοὺς συλλογισμοὺς ὀνομάζεσθαι καὶ σὲ ὀρθῶς φημι κατὰ τοῦτο καλεῖν. κατὰ δὲ 
τὸ ἔτερον περὶ οὖ μοι ὁ πᾶς λόγος, οὐδενί φημι τῆς τοιαύτης προ410 σήκειν προσηγορίας καὶ οὕτω τιθέμενος πολλοῦ δέω ἢ ἐμαυτῷ ἢ 
τοῖς θεολόγοις διαφωνεῖν. οὐδεὶς γάρ πω ἀποδεικτά, οἶμαι, τὰ 
θεῖα ἀπεφήνατο, κατὰ τὸ διορισθέν μοι τῆς ἀποδείξεως ὄνομα, 
ὅπερ αὐτὸς ἀπαγορεύω.

τὰ δέ γε πρὸς τοῦτό μοι προηγουμένως γεγονότα ἐπιχειρή415 ματα, τὸ μέν, τοιοῦτον ἀποδεικτικὸν ἀφαιρεῖται τοὺς λόγους, τὸ δέ γε, συλλελογισμένον καὶ ἀληθές, οὐδαμῶς προσαφαιρεῖται οὐδὲ δύναιτ ἀν τις διὰ τῶν αὐτῶν δεῖξαι ὅτι καὶ οῦς οἰόμεθα ὑγιεστάτους περὶ θεοῦ συλλογισμούς, ἀνάγκη τούτους διὰ τὰ αὐτὰ μήτε συλλογισμούς, μήτ ἀληθεῖς εἶναι.

420 ἃ δὲ φὴς ἔλέγχων καὶ οῦς πώποτε αὐτὸς περὶ τῶν θείων πεποίημαι συλλογισμοὺς κοινότερον δεικνὺς αὐτοὺς ἄσυλλογίστους τε καὶ « ἄδιανοήτους καὶ ἄξιξήτους » (¹), οὖκ οἶδα πότερον σαυτοῦ δόξαν ἀποφαίνη καὶ ἀληθῶς οἴει ταῦτα εἰρῆσθαί σοι καὶ ἡγῆ τῷ ὄντι ἀσυλλογίστους εἶναι τοὺς ἐμοὺς λόγους πάντας ἡ ἔνεκα λόγου ταῦτα λέγεις φιλοτιμούμενος ἵνα δοκῆς καὶ αὐτός τι λέγειν.

εὶ μὲν οὖν οὕτως συγγνώμην σοι ἔχω, εἰ δ° ἐχείνως χάριν πολλήν.

διο διο γάρ κοινότερον (132) ασυλλογίστους τους εμούς δει-

<sup>402</sup> τωόντι V 423-424 τωόντι V 425 φίλότομούμ V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 83r, 11-12.

κνύεις λόγους, διὰ τῶν αὐτῶν καὶ οἱ σοὶ καὶ οἱ τῶν θεολόγων ταὐτὸ τοῦτο πείσονται.

430

ώστε τί αὐτὸς ἀδικῶ εἰ οῦς αὐτὸς οἴει ἀσυλλογίστους τούτους μὴ εἶναι ἀποδεικτικοὺς ἀποφαίνομαι;

δν δὲ εὐθύνεις ὡς ἔμὸν συλλογισμὸν παντάπασιν ἔοικας ἀγνοεῖν οὕ χάριν ἔγράφη καὶ ὅπως « ἀκριβέστατος » ἀνομάσθη (¹). ἔγραψα μὲν γὰρ αὐτὸν οὐχ ὡς ἔμόν, ἀλλ° ὡς τοῦ τυχόντος οὧ βούλει · ἀκρι- 435 βέστατον δ° ἔφην οὐχ ἀπλῶς, ἀλλὰ καθόσον ἡ τοῦ ὑποκειμένου φύσις ἔπιδέχεται.

ἐγράφη δέ, οὐχ ἵνα ἢ ἀποδεικτικὸς ἢ τῶν σῶν βελτίων δειχθῆ, ἀλλ³ ἵνα μᾶλλον αὐτὸ τοῦτο ἔξελεγχθεῖς ὡς οὐκ εἴη ἀποδεικτικός, ἐκ τοῦ μᾶλλον ἡμῖν κατασκευάση τὸ πρόβλημα, ὅτι εἰ ὁ 440 δοκῶν ἀκριβέστατος εἶναι οὐκ ἔστιν ἀποδεικτικός, σχολῆ γ³ ἄν εἴη ἄλλος γέ τις ἀποδεικτικός, καὶ ἐγὼ μὲν δεδειχὼς ὡς οὐκ εἶεν αἱ προτάσεις αὐτοῦ αἴτιαι κατὰ τὸ πρᾶγμα τοῦ συμπεράσματος, ἱκανὸν ἡγησάμην αὐτὸ τοῦτο τεκμήριον εἶναι τοῦ μὴ εἶναι αὐτὸν ἀποδεικτικόν τοὺ δὲ καλῶς ποιῶν ἐκ περιουσίας τὰ λοιπά μοι φιλοτί- 445 λόγιστον αὐτὸν ἐξελέγξας εξ οὖ ἐκ περιουσίας τὸ ἐμὸν δείκνυται ὅτι οὐκ εἴη ἀποδεικτικός.

ούτως οὖν, ἐν οἴς καθαρῶς ἀήθης ἀποίσεσθαι τὰ νικητήρια, ἐν τούτοις καθαρῶς φαίνη ἐμοὶ συναγορεύων. καὶ γὰρ εἰ 450
μὴ τοῦτον φαίης εἶναι ἀκριβέστατον συλλογισμόν, ἀλλ' ἔχεις αὐτὸς
ἀκριβέστερον ἐκθεῖναι τούτου, οὐδὲν ἦττον καὶ αὐτὸς τὰ αὐτὰ ὑπ'
ἀμφοτέρων πείσεται. (132') ὑπ' ἐμοῦ μὲν οὐκ ἀποδεικτικός, ὑπὸ
σοῦ δὲ ἀσυλλόγιστος δεικνύμενος ἐξ ὧν ἀμφοτέρων οὐδ' ἄλλος
οὐδεὶς ἀποδεικτικὸς εἶναι λείπεται πρὸς ὅ μοι πάντες οἱ λόγοι 455
τείνουσιν.

<sup>(1)</sup> Ep. I, 633.

Quae sit vis verborum «τὴν θείαν ὑπεροχὴν κατανενοηκότας».

ταῦτα μὲν δὴ ταύτη ἔχέτω, προκείσθω δὲ ἔξῆς τούτοις καὶ τόδε σου τὸ σόφισμα. «σὰ τοὺς προστάτας τῶν κατὰ φιλοσοφίαν δογμάτων ὡς τὴν θείαν ὑπεροχὴν κατανενοηκότας ἄγασαι τὴν 460 καὶ αὐτοῖς τοῖς χερουβὶμ ἀκατανόητον οὖσαν » (¹).

καὶ ἐν τούτοις πάλιν παρὰ τὸ διττὸν ἐπιχειρεῖς ἀπατᾶν τὸ γὰρ « κατανενοηκέναι τινὰ τὴν θείαν ὑπεροχὴν » (²) διχῶς ἐστιν ἐκλαβεῖν ἡ ὅτι περιείληφέ τις νῷ ὅση τίς ἐστιν ἡ θεία ὑπεροχή, ὥστε μηκέτι πρὸς τὸν τοιοῦτον νοῦν ὑπεροχὴν εἶναι, ἀλλὰ περιέ-465 χεσθαι καὶ ὑπερέχεσθαι ὑπ³ αὐτοῦ, ἡ ὅτι κατείληφέ τις αὐτὸ τοῦτο, ὅτι πάσης καταλήψεως καὶ νοήσεως ὑπερέχει, καθὸ εἴρηται καὶ τῷ θεολόγῳ καταληπτὸν εἶναι πάντῃ τὴν τοῦ θεοῦ ἀπειρίαν (³). κατὰ μὲν οὖν τὸ πρῶτον οὕτ³ ἄνθρωποι, οὖτ³ ἄγγελοι τὴν θείαν κατανοοῦσιν ὑπεροχήν, κατὰ δὲ τὸ δεύτερον καὶ ἄγγελοι καὶ ἄνθρωποι. ἐμοῦ τοίνυν κατανενοηκέναι ἐκείνους εἴπόντος τὴν θείαν ὑπεροχὴν κατὰ τὸ δεύτερον σημαινόμενον, σὸ κατὰ τὸ πρῶτον ἐκλαβὼν τὸν λόγον δῆλος εἶ συκοφαντῶν. οὐ γὰρ ἃ ἄγγελοι ἀγνοοῦσιν, ἀλλ° ἃ πολλῷ μᾶλλον αὐτοὶ ἴσασιν, ἔφην αὐτοὺς εἰδέναι.

ότι γὰρ καὶ ἔλληνες κατειλήφασιν ὡς νοῦ καὶ ἐπιστήμης 475 καὶ πάσης ἄλλης ἐπαφῆς ὑπερέχον ἐστὶ τὸ ὑπερούσιον καὶ ἀνώνυμον ἀγαθόν, ἀνάγνωθι τὰ πανταινέτω καὶ βροτίνω καὶ φιλολάω καὶ χαρμίδει καὶ φιλοξένω τοῖς πυθαγορείοις περὶ αὐτὰ (133°) εἰρημένα. ἐν οἶς εὐρήσεις τὰς αὐτὰς φωνάς, ὡς ὁ μέγας διονύσιος ἐν τῷ τελευταίω τοῦ περὶ μυστικῆς θεολογίας

 $<sup>^{460}</sup>$  P. 84: αὐτοῖς τοῖς διὰ τὸ περιὸν τῆς νοήσεως πολυομμάτοις χερουβίμ  $^{461}$  περὶ Μ  $^{462}$  τίνα V  $^{477}$  χαρμήδει MV.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 84r. 2-5.

<sup>(2)</sup> Ep. I, 829.

<sup>(3)</sup> Ps. DIONYS., De mystica theol., V.

αφίησι (1)· καίτοι μείζονα τῶν ἐκεῖ θεολογηθέντων περὶ τῆς θείας 48ο ὑπεροχῆς οὐδαμοῦ εὐρήκαμεν.

ὅτι δὲ καὶ πλάτων αὐτὸς καλῶς κατείληφε τὴν θείαν ὑπεροχὴν δηλοῖ οἶς λέγει (²) · «οὕτε ὄνομά ἐστι αὐτοῦ, οὔτε λόγος, οὔτε αἴσθησις,
οὔτε δόξα, οὔτε ἐπιστήμη, οὔτε ἐπαφὴ νοητή, οὔτε νοῦς, οὔτε ὀνομάζεται, οὔτε λέγεται, οὔτε δοξάζεται, οὔτε γινώσκεται » ταῦτα πάντα καθ² 485
ὑπεροχὴν λέγων. ὡσαύτως δὴ καὶ ἐν πολιτείαις «ποιητικὸν αἴτιον »
εἰπών, «τὸ πρῶτον ἀγαθὸν παντὸς τοῦ νοεροῦ καὶ νοητοῦ διακόσμου » (²). καὶ ἀνάλογον πρὸς αὐτὰ ἔχειν φάμενος ὡς « ὁ ἥλιος πρός
τε ὄψιν καὶ τὰ ὁρατά » (⁴), οὐ μόνον αὐτῶν τούτων ἐξηρῆσθαί φησιν
αὐτό, ὡς «μήτε τῶν νοούντων, μήτε τῶν νοουμένων καθ² ὑπεροχὴν 490
ὄν, ἀλλ² ἤδη καὶ αὐτῆς τῆς τοῦ εἶναι ψιλῆς ἐπινοίας ἐπέκεινά φησιν
αὐτὸ εἶναι · ὡς μήτε τὸ ἦν, μήτε τὸ ἔστι, μήτε τὸ ἔσται, μητ² ἄλλο τι
τῶν οὐσίαν δηλωτικῶν ξημάτων ἐπ² αὐτοῦ προσήκειν λέγεσθαι » (⁵).

Palamae ambigua verba: eiusdem hortationes calumniis refertae.

ἀλλὰ τούτων ἀφέμενον, ἔπὶ τὰ ἔξῆς τῶν κατηγορημάτων ἐτέον· «καὶ σὲ καταπείσω τῆ τῶν πατέρων ἰδιωτεία μᾶλλον ἢ 495 πλάτωνι καὶ τῷ νικομάχου τὸν νοῦν προσέχειν » (°). πόθεν μὲν οὖν ἐπῆλθέ σοι τοιαῦτα περὶ ἡμῶν φρονεῖν πολλὰ στρέφων κατ ἐμαυτόν, οὖ μὰ τὴν ἱεράν σου κεφαλὴν κατιδεῖν ἔχω· οὐδὲ γὰρ ξύνοιδα ἐμαυτῷ τί τοιοῦτον εἰπόντι, ἔξ οὖ ἄν τὸ τοιοῦτον συνάγοιτο· ὅτι δὲ τοὖναντίον φρονῷ, πολλαχοῦ μὲν δεδήλωκα, μάλιστα 500

(1) PG 3, 1045-1048.

<sup>495</sup> καταπείσω] Ρ. πείσω.

<sup>(2)</sup> Parmenides 142, 1-5. Sed cf. Ps. DIONYS., De mystica theologia, 1. c.

<sup>(3)</sup> Polit. 380.

<sup>(4)</sup> Polit. 508.

<sup>(6)</sup> Parmen. 141 C. 5-7.

<sup>(6)</sup> PAL., ad Barl., P. 84r, 8-9.

δὲ ἐν οῖς ἔφην • δεῖν τοὺς (133°) πιστοὺς μᾶλλον ἀμεταπείστως πρὸς τὰ ἐκ τῶν λογίων δεικνύμενα ἔχειν ἢ πρὸς τὰς γεωμετρικὰς ἀποδείξεις (¹) καί τοι εἰ πιστότατα μὲν καὶ σαφέστατα τῶν κατὰ φιλοσοφίαν το κατὰ γεωμετρίαν τυγχάνει ὅντα (²), τούτων δὲ πιστότερα τὰ τῶν λογίων νομίζεσθαι ἀξιῶν, πῶς οὐ δῆλός εἰμι τῶν ἐν φιλοσοφία πάντων τὰ λόγια ὑπερτιθείς; τί δὰ αὐθις ὅταν τὰς τῶν πατέρων περὶ τῶν θείων ἀποφάνσεις, ὥσπερ τινὰς ἀρχὰς καὶ κοινὰς ἔννοίας καὶ ἀξιώματα τῶν ἀποδείξεων προτιμᾶσθαι κελεύω; ἄρὰ οὐκ ἄν τούτοις τῆ τῶν πατέρων φιλοσοφία φαίνομαι μᾶλλον τὸν νοῦν προσέχων ἢ ἀριστοτέλει καὶ πλάτωνι;

# Et tamen Palamas aliquid a Barlaamo discit.

ἐπεὶ δὲ φὴς νῦν «ὑπὲς τὴν ἐμὴν ἀποδεικτικὴν εἶναι τὸ θεῖον, οὖτε γὰς ἐπαφήν, οὖτ² ἐπιστήμην αὖτοῦ εἶναι» (³) χάςις 515 τοῖς ἔμοῖς λόγοις πας³ ὧν ταῦτ² ἐδιδάχθης ἐπεὶ ἔν γε τῷ πςὸς τὸν ἀκίνδυνον λόγω «ὑπὸ τὴν ἔμὴν ἀποδεικτικὴν τὸ θεῖον» (⁴) ἔτίθεις ὅτε διισχυςίζου τῷ γεγενημένω σοι πεςὶ θεοῦ συλλογισμῷ ἄπαντα τὰ τῆς ἔμῆς ἀποδεικτικῆς προσεῖναι οὖ ἕνεκα τοσαῦτα ἡναγκάσθην πρὸς σὲ γράψαι (⁵), ἀπαλλάξαι σε τῆς δόξης ταύτης 520 βουλόμενος. ἐπεὶ εἴπες καὶ ἐν ἐκείνοις ὑπὲς τὴν ἔμὴν ἀποδεικτικὴν ἑώρων σε τιθέντα τὸ θεῖον, οὐκ ἂν τοσαῦτα πρὸς σὲ πεςὶ τούτου ἑώρας με γράφοντα.

(2) Cf. id. 285-287; 354-358.

<sup>(1)</sup> Ep. I, 345-346.

<sup>(3)</sup> PAI, ad Barl., 84°. 7-10: ὑπεροχικῶς γὰρ ἐξήρηται φαντασίας τε καὶ δόξης καὶ ὑπὲρ τὴν ἀποδεικτικήν ἐπαφὴ γὰρ αὐτοῦ οὐκ ἔστι, οὕτε ἐπιστήμη.

<sup>(4)</sup> PAL., ad Acind., P. 69r sqq., passim.

<sup>(5)</sup> Idest I Ep.

Quae sententia, secundum Barlaamum, verbo συζυγεῖν sit subiecta.

ἀλλὰ μὴν καὶ τὸ «συζυγεῖν» οὖ κατὰ τὴν τῶν παλαιῶν ἐκλαβῶν διάνοιαν, μακρὰ καὶ περιττὰ περὶ τούτου διεξέρχη. τοῦτο γὰρ οὖκ ἐπὶ παραθέσεως ἐνταῦθα εἴληπται, ἀλλ' δν τρόπον εἰώθασι 525 χρῆσθαι αὐτῷ ἐπὶ τῶν πρός τι (¹) ἔπεὶ γὰρ τὰ ἐνεργεία πρός τι ἄμα τῆ φύσει λέγεται παρ' αὐτοῖς εἶναι (²) καθόσον εἰσὶ πρός τι συναναιροῦντά τε ἄλληλα καὶ συνεισφέροντα, καὶ πρὸς (134°) ἄλληλα τὴν ἑαυτῶν δύναμιν ἔχοντα, συζυγεῖν αὐτὰ ἀλλήλοις κατὰ ταῦτα λέγουσιν.

ἄστ' ἔπεὶ ὁ ἔνεργείᾳ νοῦς καὶ τὰ ἔνεργείᾳ νοητὰ τὴν τῶν πρός τι πρὸς ἄλληλα ἀναδέχονται σχέσιν — ὅτε γὰρ ἔνεργείᾳ νοῦς τῷ τὰ νοητὰ νοεῖν ἔστι τοιοῦτος, καὶ τὰ ἔνεργείᾳ νοητὰ τῷ ὑπὸ νοῦ νοεῖσθαι εἰσὶ τοιαῦτα — εἰκότως συζυγεῖν αὐτὰ ἀλλήλοις λέγουσιν (³). ἔπεὶ τοσοῦτον δέουσιν ἐπὶ μερικῆς ἀλληλουχίας καὶ 535 σωματικῆς παραθέσεως τὸ τοιοῦτον νοεῖν, ὥστε καὶ πλέοντι τῆς κατὰ σὲ ἀνακράσεως λέγουσι. σὰ μὲν γὰρ ἀνακίρνασθαι φὴς τὸ φῶς τῷ νῷ ὡς ἔτερον ἑτέρῳ · ἔκεῖνοι δὲ τὸν κατ' ἔνέργειαν νοῦν ταὐτόν φασιν εἶναι τοῖς ὑπ' αὐτοῦ νοουμένοις · νοοῦντα γὰρ τὰ νοητὰ ἑαυτὸν νοεῖν ὡς αὐτὸν ὄντα τὰ νοητά, καὶ ἑαυτὸν μὲν πρώτως 540 νοεῖν (⁴).

ἐπεὶ δὲ αὐτὸς εἰκών ἐστι τῶν ἔξηρημένων θείων κατ αὐτούς, τῷ ἑαυτὸν νοεῖν τιθέασιν αὐτὸν καὶ τὰ ἔξηρημένα θεὶα νοεῖν, ὡς τὴν ἐκείνων εἰκόνα νοοῦντα. ὥσπερ ἄν εἴ τις εἴποι ὁρᾶν τὸν

<sup>&</sup>lt;sup>525</sup> εἰωθασί V.

<sup>(1)</sup> Cf. Metaph. XIII, 1. 1088.

<sup>(2)</sup> Categ. VII, 7. 19.

<sup>(3)</sup> De Anima IV, 1479.

<sup>(4)</sup> Metaph. XI, 7. 1072.

545 δεῖνα τὴν ἐκείνου δρῶν εἰκόνα. τοῦ δέ γε ὑπερουσίου φωτὸς τοῦ ποιοῦντος τὸν νοῦν τοιοῦτον οἶον τὰ νοητὰ ἤτοι ἑαυτὸν νοεῖν, οὔτε ἀνάκρασίν φασι πρὸς τὸν νοῦν εἶναι, οὔτε συζυγίαν, οὔτ° ἐπαφήν, οὔτ° ἄλλην τινὰ τοιαύτην σχέσιν ἀλλὰ καθάπαξ ἀφανὲς εἶναι τῷ νῷ, τοσοῦτον μόνον ξυνιέντι ὡς ἔστι τι ἐμοῦ ἐξηρημένον ἐμὲ 550 τοιοῦτον ποιῆσαν, πλέον δ° οὐδέν.

# Hic nonnulla invenimus signa instantis praenuntia Palamiticae doctrinae.

τὰ μὲν οὖν ἐκείνων ταῦτα· οἶς ἔξεστί σοι καὶ ἀντιλέγειν καὶ μή.

α δο αὐτῷ μοι ἐπέρχεται ἑκάστοτε φρονεῖν περὶ τοῦ λεγομένου παραγίνεσθαι ταῖς ψυχαῖς φωτός, ταῦτά ἐστιν. εἴ τι ἔστι τοιοῦτον 555 φῶς δ παραγενόμενον (134) τῆ ψυχῆ ὅπως ποτὲ καὶ πέφυκε παραγίνεσθαι, τὸ μὲν παθητικὸν αὐτῆς ξύμπαν — ἐν ῷ τὸ χαίρειν ἐστὶ καὶ λυπεῖσθαι, καὶ θυμοὶ καὶ ἐπιθυμίαι, καὶ φόβοι καὶ θάξξη καὶ τὰ τοιαῦτα τῶν παθημάτων — νεκροῖ καὶ δοῦλον τῷ λόγῳ ποιεῖ. ζωρῖ δὲ καὶ διεγείρει καὶ ἀναχώννυσι τοῦτο αὐτῆς ῷ ἀλήτον διεφθαρμένων καὶ ψευδῶν κρίσεων καὶ δοξῶν — ὡς ἐνεχάραξεν αὐτῷ ἡ πρὸς (τὰ χείρω νεῦσίς τε καὶ ἐπιστροφὴ καὶ ἡ πρὸς) τὰ ἔξω διὰ τῶν αἰσθήσεων ὅμιλία — καθάπαξ ἀπαλλάττον αὐτὸ τῆς περὶ τὰ δίκαια καὶ καλὰ καὶ συμφέροντα καὶ αἰρετά, καὶ ἀπλῶς τῆς περὶ τὰ πρακτὰ πάντα (¹) καὶ ὅντα πλάνης καὶ ἀφροσύνης. καὶ ποιοῦν αὐτὸ τοιοῦτον οἶον ἐν μὲν ταῖς τῶν ὅντων θεωρίαις αὐτὸ δι' ἑαυτοῦ φαντασίας χωρὶς αὐτὸ τὸ ὄν ἀπταίστως νοεῖν,

<sup>555</sup> őpág pote M., δπώς pote V  $^{582}$  τὰ χείρω νεύσις τε καὶ έπιστροφή καὶ ή πρὸς om. V.

<sup>(1)</sup> V. Metaph. X, 1. 1059.

τήν τε μίαν ἐκ τοῦ ἑνὸς διὰ πάντων ἥκουσαν πρόνοιαν μέχρι τῶν ἐσχάτων θεωροῦν καὶ τὴν ἀπάντων πρὸς τὸ ἑν ἔπιστροφὴν καὶ συναίρεσιν (¹) · ἐν δὲ ταῖς περὶ πρᾶξιν νοήσεσι ‹ τὸ ἄριστον 570 ἀεὶ τῶν ἐνδεχομένων γενέσθαι › (²) δξέως τε καθορᾶν ἄμα καὶ αἱρεῖσθαι · ἐν δὲ ταῖς τῶν λογίων ἀναγνώσεσιν εὐστόχως ἕκαστα ξυνιέναι, ἀναπλησθὲν ὑπὸ τοῦ φωτὸς δηλονότι σοφίας καὶ γνώσεως καὶ εὐβουλίας καὶ συνέσεως, ἔτι δὲ καὶ ἰσχύος τοῦ ἀκλινῶς ἀεὶ πρὸς τὰ κρείττω ποιεῖσθαι τὴν ἐπιστροφήν, ἡθος φυλάττον βέβαιον 575 καὶ αὐτὸ ἑαυτῷ πάντῃ ὁμολογούμενον. ὁ τοίνυν φῶς τοιούτοις τὴν ψυχὴν δωρεῖται, αὐτὸ μὲν θεῖον τῷ ὄντι ἡγοῦμαι, μᾶλλον δὲ θεόν · τὴν δὲ τοιαύτην ὑπ³ αὐτοῦ γενομένην ψυχήν, μακαρίαν ὄντως καὶ εὐδαίμονα.

την δὲ (135<sup>r</sup>) πρὸς αὐτην τοῦ τοιούτου φωτὸς σχέσιν, οὐδέν 580 μοι διαφέρει εἴ τις συζυγίαν ἢ συμπλοκὴν ἢ παράθεσιν ἢ ἀνάκρασιν ἢ θ° ὅπως ποτὲ χαίρει ὀνομάζων ἐθέλει προσειπεῖν, μόνον εἶ τοιαύτη ὑπ² αὐτοῦ γίνεται.

ὅπερ δέ ἐστι φῶς ψυχαῖς παραγενόμενον, τοιοῦτον μὲν ὧν εἶπον οὐδὲν ποιοῦν, ἀλλ³ ὡς ἄν ἔτυχε καὶ πρότερον τὸ κριτικὸν 585 ἔχον, ἀληθείας πέρι καὶ ψεύδους τοιοῦτον ἐόν, εὐφροσύνης δέ τινος μόνον καὶ θυμηδίας, εἴτε ῥητῆς εἴτε ἀὐξήτου, τὴν ψυχὴν ἐμπιπλᾶν, τούτῳ ἔγωγε οὔτε συζεύγνυσθαι οὔτε ἀνακίρνασθαι ἐπιποθῶ, ἔως ἄν μή τίς με πείση λόγος τί καὶ τὸ τοιοῦτον «τὴν ψυχὴν ὀνίνησιν» (³).

εἴ τις γὰρ τὴν τῆς σοφίας καὶ γνώσεως καὶ βουλῆς καὶ συνέσεως καὶ τῶν τοιούτων παρὰ θεοῦ δόσιν τοῖς ἄξίοις, ἔλλαμψιν τροπικῶς ὀνομάζει, ταύτης μόνον ἐφίεμαι καὶ ἐπήβολος γενέσθαι

 $<sup>^{577}</sup>$  τωόντι V; εἰῶν V  $^{582}$  ἢ ϑ ὅπως] εἰ ϑ ὅπ.  $^{596}$  ἐῶν cdd.  $^{589}$  λόγος τὸ V  $^{591}$  τίς V  $^{592}$  ἔλλαμψεν V.

<sup>(1)</sup> De Anima, II, 1, 412b.

<sup>(2)</sup> Metaph., III, 5, 1109b. 32 ss.

<sup>(3)</sup> PAL., ad Barl. verba; cfr. Ep. VI, 11.

εὔχομαι. τῶν δο ἄλλως λεγομένων ἢ γινομένων ἔλλάμψεων καὶ 595 ἄλλο ἄττα παρὰ τὰ εἰρημένα ψυχαῖς δωρουμένων, οὐ πάνυ τοι ἐρωτικῶς ἔχω ἡγούμενος μηδὲν εἶναι ὄφελος ἀνοήτῳ ψυχῇ ἀφροσύνης καὶ λήθης καὶ πλάνης καὶ ἀγνοίας καὶ δοξῶν ἀνοήτων ἀναπεπλησμένη, φωτὶ συνοικεῖν καὶ ἀνακεκράσθαι οῖῳ μὴ ἐκ τῶν εἰρημένων παθῶν καθαίρειν αὐτὴν πεφυκέναι καὶ γνῶσιν τῶν εἰς τὰ ὄντα 600 τοῦ ἑνὸς προόδων αὐτῇ ἐντιθέναι.

Videat Palamas ut homines
potius diligat quam cuidam lumini se coniungat.

περὶ μὲν οὖν τούτων ἡδέως ἄν ὁτουοῦν μαθητὴς ἑβουλήθην γενέσθαι, τὸ ἀληθέστατον περὶ αὐτῶν εὐρεῖν ποθῶν. ἀπορεῖν δέ μοι ἐπέρχεται τί ἄν τις καὶ ποιοίη περὶ τηλικούτων διαλεγόμενος, εἴ γε τοὺς συκοφαντοῦντας προαιροῖτο περὶ ἔκαστα
605 διευλαβεῖσθαι, διὰ ποίας φωνῆς τὰ νοούμενα δηλῶσαι πειραθείη,
περὶ ἡν οὐκ ἄν κακουργήσειε (135) συκοφάντης ἀνήρ. ἡ γὰρ οὐ
καὶ τὸ «ἐφάπτεσθαι » καὶ τὸ «ἀνακίρνασθαι » τὰ σὰ ταῦτα, ὁμοίως
τῷ «συζυγεῖν» διαβάλοι ἄν τις ἐπὶ νοῦ καὶ νοητῶν ἀκούων αὐτὰ
λεγόμενα; εἴ γε τὸ μὲν «ἐκλαμβάνει ἐπὶ τῶν σωμάτων ὧν ἄμα τὰ
610 πέρατα », τὸ δὲ «ὡς ἐπὶ τῶν ὑγρῶν ὅταν τῆ ἐκατέρου εἰς τὸ ἔτερον
μεταβολῆ καὶ συγχύσει, ἔτερον ἐξ ἑτέρων γένηται » (¹), τί οὖν ποιήσομεν, ἀδελφέ, περὶ ἀφανῶν καὶ νοητῶν διαλεγόμενοι, τῶν ὀνομάτων σχεδὸν πάντων τοῖς προφανέσι καὶ αἰσθητοῖς τὴν ἀρχὴν
τεθέντων;

Nonnulli Thessalonicenses in falsas creduli criminationes Palamae, contemptorem Patrum Barlaamum habent.

615 ἃ δὲ μάλιστα ἀδικεῖς — καὶ οὖκ οἶδ³, ὅπως ἡ ἱερά σου ψυχὴ ἠνέσχετο τοιαῦτα κατὰ χριστιανοῦ καὶ φίλου ἀνδρὸς μηχανή-

ειο είς] πρὸς V <sup>613</sup> τηναρχὴν Μ.

<sup>(1)</sup> Nempe Palamae verba quae vero non invenimus.

σασθαι — ἐκεῖνά ἐστιν ὅτι ἐμοῦ μετὰ πάσης εὐλαβείας καὶ ὁσιότητος καὶ αἰδοῦς, ὡς προσῆκεν ἀνδράσιν ἐπιγινώσκουσιν ἑαυτούς, περὶ τῶν θείων διαλεγομένου, καὶ μάλιστα τὰ περὶ ἀποδείξεως εἰρημένα πάντα ἐπὶ βοηθεία τῶν πατέρων εἰρηκότος, δεινὸν ποιου- 620 μένου εἴ τις ταῖς ἀποδείξεσι μᾶλλον ἢ τοῖς ἐκείνων προσανέχοι λόγοις, σὺ τὸν ὅλον λόγον διέθηκας ὥσπερ ἀν εἰ, συγκρίσεως προκειμένης τῶν τε ἀγίων ἡμῶν πατέρων καὶ τῶν φιλοσόφων ποτέροις δεῖ μᾶλλον ἔπεσθαι, ἐγὰ μὲν ἡξίουν μᾶλλον τοῖς ἕλλησι τὸν νοῦν προσέχειν, σὺ δ² ὑπὲρ τῶν πατέρων ἤου δεῖν τὸν λόγον ποιεῖσθαι (¹), 625 τούτοις ἀξιῶν δεῖν μᾶλλον πάντας προσθέσθαι. καὶ διὰ ταῦτα οῖς μὲν τῶν ἑλλήνων κατηγορεῖς, σὸν αὐτοῖς κάμὲ τάττεις · οῖς δὲ ὑπὲρ τῶν πατέρων ἀγωνίζη, ἐναντιούμενον αὐτοῖς εἰσάγεις καὶ ὑποκρίνη ὑπὲρ αὐτῶν ὑπὸ θείου ζήλου ἀγανακτεῖν ὡς ὑπ² ἐμοῦ ὑβριζομένων.

οὕτως οὖν διαθεὶς ἀπ³ ἀρχῆς μέχρι τέλους πάντα τὸν λό- 630 γον, τό γε δοκεῖν εὐσεβῆ ὅσον ἐπὶ σοὶ ἥκει, ἀφείλου με οὐ γάρ ἐστιν ὅπως (136°) ὅσοι, τῆ δικαία περὶ σοῦ δόξη κατεχόμενοι, ἐντεύξονται τῷ τοιούτῳ λόγῳ μήπω τοῖς ἐμοῖς ἐντυχόντες οὐ φαῦλα περὶ ἐμοῦ δοξάζειν τά γ² ἔς πίστιν πεισθήσονται. οὐκ δλίγους γὰρ καὶ νῦν παραγενόμενος εἰς θεσσαλονίκην ἑώρακα καταπεισθέντας 635 ἤδη ὑπὸ τοῦ σοῦ λόγου δυσσέβειάν μου καταγιγώσκειν.

ποίαν οὖν ταῦτα ἀδαμαντίνην οὖκ ἄν ἐκταράξειε ψυχὴν καὶ τοῦ καθεστηκότος ἐκστήσειε; ποῖον νενεκρωμένον θυμὸν οὖκ ἄν διεγείραι καὶ ζῶντα ἀποφῆναι καὶ τὸν τηλικαῦτα ἀδικοῦντα ἀμύνεσθαι προθυμούμενον; ποῖος γὰρ λογισμὸς πρὸς τηλικοῦτον 640 μέγεθος συκοφαντίας ἀντισχῦσαι δυνήσεται; ἀλλ° ὁ μὲν θυμός, εἴ τις καὶ ἔστιν, ἔστω κατὰ τοῦ ὄφεως (²) · ὁ δὲ λογισμὸς πάλιν, κατὰ τὴν θείαν ἐντολήν, πρὸς ἀπολογίαν ἑτοίμως ἐχέτω (³).

<sup>619</sup> αποδείξεσὶ V 630 ἀπαρχῆς Μ 641 ἀντισχύσαι ΜV.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 87r. r. 35.

<sup>(2)</sup> V. ad Eph., 4.31.

<sup>(3)</sup> I PE 3.15.

<sup>20. -</sup> SCHIRÒ: Barlaam, Epistole Greche

# Gentiles Auctor laudat philosophos tantum ubi cum Patribus convenerint.

καὶ πρῶτον ἐκεῖνο τὴν σὴν ἀξιούτω ἀγάπην ἐπὶ νοῦν λαβεῖν, 645 ὡς ἐμὲ οὐδὲν ἔτερον ἡ ἡ πρὸς τὰ θεῖα εὐλάβεια πρὸς τοὺς περὶ ἀποδείξεως λόγους ἐκίνησε καταπεῖσαι βουλόμενον πάντας ἀπλῶς καὶ ἀπεριέργως τοῖς λογίοις πείθεσθαι, μηδεμίαν ἀπόδειξιν αὐτῶν προτιμῶντας καὶ μηδὲν ἕτερον περὶ θεοῦ μήτ ἐννοεῖν μήτε λέγειν παρὰ τὰ θειωδῶς ἡμῖν ἐκ τῶν ἱερῶν ἐκπεφασμένα λογίων.

είτα φέρε πρός θεοῦ τὸν λογισμὸν κύριον τῶν ἐν σοὶ πάν-650 των ποιήσας, ἀπόκριναι εἴ τινες ἔτι περιῆσαν τῶν τὰ ἑλλήνων φιλοσοφούντων μήπω τὰ ἡμέτερα μυηθέντες, καὶ τούτων οί μὲν τοιαύτη τινὶ προχατειλημμένοι ἐτύγχανον δόξη, ὡς οὐκ ἐν πᾶσιν αποδείξεις ζητεῖν χρή, αλλ' ἔστιν ἃ τῶν μεγάλων πιστὰ ἡγητέον καὶ 655 χωρὶς ἀποδείξεως — τὰ γὰρ πρῶτα θεῖα καὶ τὰ  $(136^{\rm v})$  ὑπὸ θεοῦ άμέσως οἰκονομούμενα ὑπὲρ ἀπόδειξιν εἶναι, διὸ εἴ τι περὶ αὐτῶν παρά θείου ανδρός λέγοιτο πιστεύεσθαι δεῖ αναποδείκτως —, οί δέ, τούτοις μόνοις τῶν ζητουμένων ἄοντο δεῖν περὶ πάντων πιστεύειν, ὧν εξικνεῖται ἀπόδειξις, είτα διεξιόντος τινὸς τὰ ἡμέτερα 660 ήκουον, ποτέρους οἴει μᾶλλον ἂν παρεσκευάσθαι πρὸς ὑποδοχὴν τῶν λεγομένων; ἢ δῆλον ὅτι τοῖς μὲν τὴν ἀπόδειξιν περὶ πάντων ζητούσιν αδύνατα πάντη τὰ τοιαῦτ' αν ἔδοξε δόγματα, ἐκείνους δ' οὐδὲν ἂν ἐκώλυσε τόῖς λεγομένοις πεισθῆναι; οἶμαι δ' ὅτι καὶ τῶν ἐπὶ τῶν ἀποστόλων φιλοσόφων, τούτοις μόνοις ἐδόκει μωρία 665 είναι τὸ εὐαγγέλιον, οι ἐπὶ πάντων ἀποδείξεις ἐζήτουν ὅσοι δὲ έκείνης τῆς δόξης ἐτύγχανον ὄντες, ἐκ τούτων μόνων είναι τοὺς πιστεύσαντας.

 $<sup>^{651}</sup>$  apongínai V; tínec V; peqì hoan V  $^{661}$  dhlonóti V  $^{664}$  gílo sógan V.

πῶς οὖν ἐγὼ, ὧ θαυμάσιε, ταύτης προϊστάμενος τῆς δόξης, ἣ αἰτία καὶ τοῖς ἀπίστοις πίστεως γένοιτ ἄν, οὐ στοιχῶ κατὰ σὲ τῆ θεοπνεύστῳ γραφῆ; πῶς ἐκ τῆς αὐτῆς παρασκευῆς κατὰ 670 τῶν ἡμετέρων ἔλληνες ἔχώρησαν, ὡς σὰ φής, ἔξ ῆς, ὁ ἀληθὴς λέγει λόγος, τὰ ἡμέτερ ἄν φρονεῖν κατεπείσθησαν (¹); εἰ τοίνυν ἐγὼ ὑπὲρ ἀπόδειξιν ἀξιῶν τὰ χριστιανῶν πιστευέσθαι δόγματα, ἀναιδῶς ἔχειν περὶ αὐτὰ παρὰ σοῦ κρίνομαι, τίς ἔτι κατὰ σὲ ὁ αἰδοῦς αὐτὰ ἀξιῶν; ὁ ἀποδείξεσιν άλωτὰ πιστεύων αὐτὰ εἶναι; οὐκοῦν « ἄνω ποτα- 675 μῶν χωροῦσι παγαί» (²).

ἀλλ° ἐπαινεῖς, φησί, τοὺς ἕλληνας καὶ θαυμασίους ἀποκαλεῖς (³). ἀλλ° εἰ μέν, ὧ βέλτιστε, ἐν οἶς τοῖς πατράσι διαφέρονται τούτους ἔπήνουν (137°) εἰκότως ἄν μοι ἐμέμφου εἰ δ° ἐν τούτοις αὐτοὺς ἔπαινῶ ἐν οἶς ταὐτὰ τοῖς ἡμετέροις φρονοῦντας ὁρῶ, ἐρανιζόμενος 680 καὶ ἔκ τῶν ἐκείνων τὸ ὑπέρσεμνον τῶν καθ° ἡμᾶς δογμάτων, πῶς οὐκ ἀδικεῖς, εἰ ταῦτά μοι ἐγκαλεῖς;

Barlaam interea a Palama reprehenditur eis ipsis quae, Patribus auctoribus, affirmaverat.

καὶ μὴν οὐκ ἔστιν εἰπεῖν ὁσάκις αὐτὸ τοῦτο οἱ πατέρες ἡμῶν διαμαρτύρονται, ὡς οὐκ ἀποδεικτά ἐστι τὰ χριστιανῶν δόγματα, ἐν οἶς τε περὶ ἀκαταλήπτου διαλέγονται καὶ πρὸς εὐνόμιον 685 μάλιστα (4) ἀποτείνονται. πῶς οὖν αὐτοῖς οὐχ ἔπομαι, αὐτὰ ταῦτα καὶ αὐτὸς ὑπὸ τῆς αὐτῆς εὐλαβείας κατασκευάζων, ἄπερ αὐτοὶ ἀπλῶς ἀπεφήναντο; τί τοίνον λέγοντας ἡ τί φρονοῦντας ὁρῶν ἡμᾶς, ὧ ἄνθρωπε, ὑβριστὰς τῶν πατέρων ἀποκαλεῖς καὶ περὶ τὰ θεῖα ἀναιδεῖς

<sup>676</sup> πηγαί MV.

<sup>(1)</sup> Co 12, 13.

<sup>(2)</sup> EURIPIDES, Medea 410.

<sup>(3)</sup> P. 87v. 25-29.

<sup>(4)</sup> v. GREG. NISS., Contra Eunomium, ed. W. JÄGER, Enchividion Patristicum... 1040/51.

690 καὶ τῶν λογίων ἐπηρεαστὰς καὶ οὐ στοιχοῦντας τῆ θεοπνεύστω γραφῆ; ὅτι τὰ χριστιανῶν δόγματα ὑπὲρ ἀπόδειξιν εἶναι τίθεμαι; ὅτι εἴ τι ἐστὶν ἐν αὐτοῖς ζητούμενον μὴ δεῖν φημι ἐκ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν τὴν τούτου ποιεῖσθαι θήραν, ἀλλ' ἐκ τῶν ἤδη ἐν αὐτοῖς ὡμολογημένων; ὅτι ἐν οἶς φαίνεταί τις ἐναντιότης τῶν λογίων πρὸς τὰ ἐκ τῶν λογισμῶν δεικνύμενα, τὰ τῶν λογίων προτιμᾶσθαι κελεύω; ὅτι εἴ τι καὶ ἕλληνες εἶπον τοιοῦτον οἶον τοῖς ἡμετέροις συμφωνεῖν, παρὰ θεοῦ ἰσχυρίζομαι πεφανερῶσθαι αὐτοῖς;

ταῦτά ἐστι, δι' ἃ φης ήμᾶς συντετρῖφθαι καὶ ἐκτετραχηλίσθαι καὶ εἰς μέγαν κρημνὸν ἀφεῖσθαι καὶ εἰς τάναντία περισο τετράφθαι καὶ τῷ ἀπόλλωνι συντετάχθαι καὶ θρήνου μεγάλου δεῖσθαι; καὶ πῶς ἄν τις ἄλλως σέβας ὅτι πλεῖστον καὶ εὐλάβειαν ἔδειξε πρὸς (137) τὰ χριστιανῶν, καὶ μᾶλλον ἃν αὐτὰ ἀπεσέμνυνεν ἢ ταῦτα λέγων τε καὶ φρονῶν;

#### Palamas comoediam agit.

επεὶ δὲ ἐν οἴς τῶν ελλήνων κατηγορεῖς οὐκ ὀλίγα τῶν εἰς 705 ἐμὴν τεινόντων διαβολὴν ἀναμέμικται, πειράσομαι, καὶ ταῦτα δηλώσας, τἀληθῆ ἀπολογήσασθαι. συντέθειται δή σοι ἄπας δ καθ' ελλήνων λόγος ὡς ἐπὶ τοιαύτης τινὸς ὑποθέσεως.

ότι τῶν μὲν ελλήνων ἀξιούντων ὑπὲρ ἀπόδειξιν εἶναι τὰ θεῖα νομίζεσθαι, τῶν δὲ ἀγίων ἡμῶν πατέρων ἀποδεικτὰ εἶναι 710 αὐτὰ ἀποφαινομένων, καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς ζητουμένων ἔκαστον δι³ ἀποδείξεως εὐρίσκειν οἰομένων, εἶτα ἐγὼ ἐκείνους μὲν διὰ ταῦτα ὑπερεθαύμαζον καὶ ὑπεραπεδεχόμην, τοῖς δὲ πατράσιν ἡμῶν ὡς ἰδιωτικῶς περὶ τὰ θεῖα ἔχουσιν ἐμεμφόμην, καὶ πᾶσι παρεκελευόμην τούτων ὡς ἀμαθῶν ἀφεμένους, τοῖς φιλοσόφοις μᾶλλον ἐν τούτοις

<sup>692</sup> τῶν om. M 703 τὲ V.

ἀποδείξεων αὐτὰ ἐξαίρουσαν, πολλῷ βελτίονα καὶ προσήκουσαν μᾶλ· λον τοῖς θείοις ἢ τὴν τῶν πατέρων άλωτὰ ταῖς ἀποδείξεσι τὰ θεῖα ολομένων τως οὖν τοιαύτης τινὸς ὑποκειμένης ὑποθέσεως καλ οὕτω περί τούτων έμοῦ ὑπειληφότος (τε καὶ γεγραφότος), σὰ θείφ ἐμπνευσθεὶς ζήλφ, δεινὸν ποιησάμενος εἴ τις τοιαῦτα εἰς τοὺς πατέρας 720 ύβρίζει, τοὐναντίον δεῖξαι διὰ τῶν παρόντων λόγων μετὰ πολλοῦ τοῦ περιόντος ἐπεχείρησας, ἰσχυριζόμενος καὶ διὰ πολλῶν δεικνὺς ενθυμημάτων ώς ή τῶν πατέρων περί τοῦ ἀποδεικτὰ εἶναι τὰ θεία δόξα ἀσυγκρίτως ὑπερέχει τοῦ κατ' ἀριστοτέλην ὑπὲρ (138) απόδειξιν · ος καὶ δαίμοσι καὶ τοῖς ἐγκοσμίοις, κατ αὐτὸν θεοῖς, τὸ 725 ύπερ απόδειξιν απονενέμηκε. δια δέ γε της κατά τους πατέρας ἀποδείξεως, τὰ τ' ἔσχατα τῶν λογικῶν καταλαμβάνομεν ὡς ἔχει τάξεώς γε καὶ σχέσεως πρὸς ἡμᾶς, καὶ ἔτι καθόσον ἔγχωρεῖ καὶ τὸ πρώτον των όντων των γάρ έναντίων την αυτήν είναι έπιστήμην καὶ τὴν αἴσθησιν μαρτυρεῖν (1).

ταῦτα δὴ λέγων, οἴει πάντως εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον τοῖς τουτονὶ τὸν σὸν λόγον ἄναγνωσομένοις τοιαύτην τινὰ δόξαν περὶ ἡμῶν παραστήσεσθαι, ως δ ιταλός βαρλαάμ άτοπός τις άνθρωπος ήν, ύποκρινόμενος μέν τὰ χριστιανών, ελλην δ' ών καθαρώς, εί γε τὸ καθ ελληνας υπέρ απόδειξιν θειότερον ήγοιτο είναι και σεμνότερον 735 καὶ μάλλον τοῖς ἡμῶν κρείττοσι προσήκον ἢ τὸ κατὰ τοὺς πατέρας αποδεικτόν. καὶ εἰ μὴ ὁ γενναῖος παλαμᾶς, ζήλφ πυρωθεὶς θείφ, παρελθών πρός ταύτην άντεῖπε τὴν δόξαν, πολλούς ᾶν ὁ ἄλιτήριος βαρλαάμ τῶν ἀκεραιοτέρων διέφθειρε.

730

τοιαύτη μὲν οὖν δραματουργία ὑπὸ τῆς σῆς διανοίας κατὰ 740 τοῦ μηδὲν ἦδικηκότος σε μεμηχάνηται, ἐκ τῆς τῶν εὖσεβῶν χο-

<sup>&</sup>lt;sup>716</sup> ἐξαίλουσαν Μ <sup>719</sup> τε καὶ γεγραφότος om. V <sup>724</sup> ἀριστοτέλην  $^{726}$  ye] te  $\,V\,$ sic cdd. <sup>738</sup> άλιτή οιος V <sup>741</sup> σὲ V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 88v, 30-31.

ρείας ἐκβαλεῖν αὐτὸν πειρωμένης. ἔγὼ δὲ πάλιν ἄφεὶς τὸν θυμὸν κατὰ τοῦ ὅφεως, ὃν καὶ οἶμαι αἴτιον τῆς ἀδίκως μοι ἔπενεχθείσης ἐπηρείας ταύτης γεγενῆσθαι, καθαρῷ τῷ λογισμῷ αὖθις πρὸς τὴν ἔμοὶ φιλτάτην κεφαλὴν τὰ εἰς ἄγάπην τείνοντα ἀπολογήσομαι.

## Aliis argumentis crimen Barl. removet.

καὶ πρῶτον ἐκεῖνο ὡς ἐγὼ οὐδαμοῦ ταύτην τὴν φωνὴν ἀριστοτέλους ἀκήκοα ὡς τὰ θεῖα ὑπὲρ ἀπόδειξιν (¹) οὐδο ἔστιν οἷμαι τοῦ ἀνδρὸς (138°) τούτου σύγγραμμα τοιοῦτον, οἶον τοιαῦτα 750 περὶ θείων εἶτο ἐγκοσμίων εἴθο ὑπερκοσμίων εἴθο ὡντινωνοῦν διορίζεσθαι μᾶλλον δὲ τοὐναντίον, περὶ τοσούτων μόνων τῶν μεγάλων ὁρῶμεν αὐτὸν ἀποφαινόμενον πανταχοῦ, ὅσων ἔξικνεῖται ἀπόδειξις εἴτε δὲ ἔστι τι ταύτην διαφεῦγον εἴτε οὐκ ἔστιν, οὐδαμοῦ προσδιοριζόμενον. πῶς οὖν ἐγὼ κατο ἀριστοτέλην 755 φημὶ εἶναι ὑπὲρ ἀπόδειξιν τὰ θεῖα ὃς οὐδαμοῦ φαίνεται τοῦτο λέγων;

τῶν μέντοι πυθαγορείων καὶ τῶν περὶ πλάτωνα ἀκήκοα μὲν τὸ τοιοῦτον δόγμα, πλὴν ἔγωγε οὐ διὰ τοὺς τούτων λόγους ὑπὲρ ἀπόδειξιν ἔφην εἶναι τὰ χριστιανῶν, ἀλλὰ δι' ας ἐν τῷ συγ760 γράμματι διεξῆλθον αἶτίας ας σὺ παρελθών διαβάλλεις με ως ταὐτὰ περὶ θεοῦ ἀριστοτέλει φρονοῦντα.

εἶτα μέντοι, εἶ ἔμοὶ πρόθεσις ἦν, ἔν ἔκείνοις οὐχ ἀπλῶς ἔξαίρειν τῶν ἀποδείξεων ἄπερ ἄν τις ὑπολάβοι θεῖα εἶναι, ἀλλ' ὡρισμένως τὰ χριστιανῶν δόγματα, περὶ δὲ τοιούτων δογμάτων λόγος 765 οὐδεὶς οὐδενὶ τῶν ἔλλήνων, πῶς ἔμὲ φὴς καθ' ἔλληνας λέγειν ἔν τοῖς χριστιανῶν τὸ ὑπὲρ ἀπόδειξιν; τίνι γὰρ τῶν ἕλλήνων πώ-

<sup>745</sup> τείνον τα Μ 758 τὶ V.

<sup>(1)</sup> PAL, ad Barl., P. 89<sup>r</sup> 11-14.

ποτ' ἐμέλησε τοιαῦτα περὶ τῶν ἡμετέρων δογμάτων ἀποφήνασθαι; εἰ δ' ἐκεῖνοι, ὡς σὰ φής, τὰ μὴ ὄντα θεῖα θεῖα εἶναι ὑπολαβόντες ὑπὲρ ἀπόδειζιν αὐτὰ εἶναι ἀπεφήναντο (¹), πῶς οὐκ αἰσχυνόμεθα ἡμεῖς οἱ τὰ ὄντα θεῖα πρεσβεύοντες μὴ τολμῶντες αὐτὰ μηδὲ  $(139^{\rm r})$  770 τοσοῦτον τιμᾶν;

ἀλλὰ μὴν οὐδὲ τοὺς ἄγίους πατέρας τεθέαμαί που ἀποδεικτὰ λέγοντας εἶναι τὰ χριστιανῶν δόγματα. μᾶλλον μὲν οὖν καὶ τούτους τ³ ἀναντία ἰσχυριζομένους πολλαχοῦ ἑώρακα πρὸς τοὺς πειρωμένους τὰ λόγια ὡς συμφωνοῦντα δεικνύναι ταῖς ἀποδείξεσιν. 775 καὶ διὰ τοῦτο ἀναγκαζομένους πολλὰ αὐτῶν παρεξηγεῖσθαι καὶ διαφθείρειν αὐτῶν τὴν διάνοιαν. πρὸς γὰρ τοὺς τοιούτους ἀποτεινόμενοι οἱ πατέρες ὑπὲρ ἀπόδειξιν εἶναι τὰ χριστιανῶν διαβεβαιοῦνται δόγματα.

ἀλλὰ μὴν οὐδ' ἐν τῷ ἐμῷ συγγράμματι σύγκρισίν τινα τοιαύ- 780 την ποιούμενος τοὺς ἔλληνας προὔκρινα οὖ γὰρ ἔφην ὅτι οἱ πατέρες ἀποδεικτὰ μὲν εἶναι τὰ θεῖα λέγουσιν, πλὴν οὖ καλῶς, ἀλλὰ κάλλιον ἕλληνες λέγουσιν, ὡς τὸ σὸν δρᾶμα βούλεται.

ἀλλ° εἰδὼς πολλῷ πρότερον ὡς τῶν πατέρων ἐστὶν οἰκεῖον τὸ δόγμα, οὐχ ὡς ἐναντιουμένους αὐτοῖς τοὺς ἕλληνας προὔ- 785 κρινα, ἀλλ° ὡς συμφωνοῦντας ἐθαύμασα, καὶ τοῦ τοιούτου θαύματος πρὸς τοὺς πατέρας ἀτεχνῶς ἀναφερομένου.

«ναί, φησιν, ὕπὲς τὴν σὴν μὲν ἀπόδειξίν ἔστι τὰ θεῖα » (²), «ἀλλ° οὖ ταύτης μόνον ὑπέςτεςα, ἀλλὰ καὶ τῆς πατροπαραδότου » (³).

790

 $^{770}$  mì dè M  $^{771}$  tí mãn V  $^{774}$  tod V  $^{776}$  diatoûto M  $^{784}$  êstin V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 76r, 31 ss.

<sup>(</sup>²) Id., 89<sup>†</sup>, 15.

<sup>(3)</sup> Id., 89<sup>v</sup>, 24. 76<sup>r</sup>, 31 Ss.

### Quid est cur viri inter se conflictati sint?

τί ἔτι διαφερόμεθα, ὧ θεσπέσιε δέσποτα; ὑπὲρ τίνος λοιπὸν ό θερμὸς ζῆλος καὶ ἡ ἔξ αὐτοῦ μάχη; καὶ γὰρ τάμὰ αὐτὰ ταῦτά ἔστιν, ὅτι οὐχ ὑπὲρ τὴν ἐμὴν μόνον, ἀλλ' ἀπλῶς καὶ ὑπὲρ πᾶσαν ἀπόδειξίν ἔστι τὰ θεῖα. οὐκοῦν συμφωνοῦμεν; ἀγαπᾶν (139°) ἄρ' ἄλλήλους μόνον χρὴ ὡς ταὐτὰ περὶ τῶν αὐτῶν φρονοῦντας, οὐ φιλονεικεῖν.

« ἥκιστα σὺ γὰρ κατ ἀριστοτέλην τοῦτο λέγεις » (¹). ἀλλ ἀδικεῖς οὐδαμοῦ γὰρ τοῦτ ἐνεδειξάμην αὐτός, ὡς δεῖ τὰ χριστιανῶν δόγματα πρὸ τῶν ἀποδείξεων τιθέναι, κατὰ τὴν ἀριστοτέλους περὶ
 800 τῶν θείων δόξαν. πῶς γὰρ ὡ γε οὐδὲν τοιοῦτον ξύνοιδα;

« ἀλλὰ μέγα οἴει τὸ ὑπὲρ ἀπόδειξιν τοῦτο, μὴ μέγα ὄν καὶ καὶ καλλωπίζη ὡς τι ποιῶν ، ὥσπερ ἄν εἴ τις δείξας τὸν ἥλιον λαμπρότερον πυγολαμπίδος, ἔπειτα ῷετο τὴν ἀξίαν ἀποδεδωκέναι αὐτῷ τιμήν » (²). οὐ μὰ τὴν ἱερὰν κεφαλήν, οὐ τοῦτο μέγα ῷμην • 805 ἀλλ εἰ δυνηθείην σὲ καταπεῖσαι μὴ ἀποδεικτὰ τὰ θεῖα ὑπολαμβάνειν, τοῦτο μέγα τῷ ὄντι ἡγούμην, ὅτε σε ἑώρων γενναίως πάνυ ἰσχυριζόμενον διὰ ταύτης τῆς ἀποδεικτικῆς ἡν νῦν ἐμὴν ἀποκαλεῖς καὶ τὰ ὑπερκόσμια πάντα δυνατὸν εἰναι καταλαβεῖν · εἰναι γὰρ εὐπορεῖν ἐπ ἀτοῦν πάντων ὅσα περὶ ἀποδείξεως ἀριστοτέλει 810 διώρισται.

εἶτα μέντοι, εἰ ἀνάξιον παντάπασι τῷ ἡλίφ καὶ μικροπρεπὲς λαμπροτέρφ πυγολαμπίδος λέγεσθαι, τὸ ὑπολαμβάνειν αὐτοῦ τὸ τοιοῦτον ζῷον τηλαυγέστερον καὶ φωτὶ ἐπικρατέστερον πόσης ἀν εἴη τυφλότητος;

<sup>793</sup> ἐστὶν <sup>798</sup> χριστίανών V.

<sup>(1)</sup> PAL., ad Barl., P. 89r, 16.

<sup>(2)</sup> Id., 89v, 22 ss.

- ἀλλ° ἔργφ ὑπὸ τῶν πατέρων συλλογίζεσθαι περὶ θεοῦ τὸν 815 ἔνδεχόμενον τρόπον ἐδιδάχθημεν » (¹). ἀλλὰ μὴν οὐδ° αὐτὸς τοῦτο οὐδαμοῦ τοῦ συγγράμματος ἐκώλυσα, ἀλλὰ καὶ διαλέγεσθαί φημι δυνατὸν εἶναι περὶ τῶν θείων ὀρθῶς καὶ συλλογίζεσθαι, καὶ σὲ ἕνα τίθεμαι τῶν (140°) μάλιστα περὶ θείων πραγμάτων συλλογίζεσθαι ὀρθῶς καθόσον ἔγχωρεῖ δυναμένων.
- « ἄλλὰ δεῖ τοὺς καλῶς ὑφ° ἡμῶν περὶ θείων πραγμάτων γινομένους συλλογισμούς, ἀποδεικτικοὺς διὰ τὸ τοῦ πράγματος σεμνὸν προσαγορεύειν » (²). καὶ μὴν αὐτὸς τοῦτο ἑητῶς συνεχώρησα, φάμενος ὡς, διττοῦ ὄντος τοῦ τῆς ἀποδείξεως ὀνόματος (³), καλῶς ἄν ἔχοι τοὺς περὶ θεοῦ ὑγιεστάτους συλλογισμούς ἀποδει- 825 κτικοὺς προσαγορεύειν.
- « ἀλλ' αὐθις διαλεκτικοὺς ἀξιοῖς μᾶλλον τοὺς τοιούτους τῶν συλλογισμῶν ὀνομάζεσθαι » (4). ἀλλὰ δὴ καὶ τοῦτο σὺ συγχωρεῖς ὅταν λέγης τὸ δ' ἀπὸ τῶν ἐκείνοις συγχωρουμένων δεῖν ἡμᾶς πρὸς αὐτοὺς διαλέγεσθαι, σύμφημι καὶ αὐτός. Τοῦτο γάρ ἐστι τὸ 830 διαλεκτικῶς πρός τινας διαλέγεσθαι, τὸ ἐξ ὧν αὐτοὶ συγχωροῦσι ποιεῖσθαι πρὸς αὐτοὺς τὸν λόγον (5). ὥστε δ ἐγὼ ὄνομα ἐπιφημίζω τοῖς τοιούτοις τῶν λόγων, σὺ τὸ ὑπὸ τὸ τοιοῦτον ὄνομα πρᾶγμα συγχωρῶν ἐπ' αὐτῶν, οὐδ' ὅτιοῦν ἐμοί, οὐδὲ περί τουτὶ φαίνη διαφωνῶν.

τί ἔτι τὸ σὲ ταράξαν καὶ τὸν ζῆλον ποιῆσαν καὶ τὸν ἔμὸν ἀναγκάσαν φιλόσοφον τοσαύτη κατ' εὐσεβοῦς ἀνδρὸς χριστιανοκατηγορία χρήσασθαι; εἶ γὰρ σὺ μὲν ὁμοίως ἔμοὶ ὑπὲρ πᾶσαν

<sup>835</sup> φαίνη διαπορών φωνών V.

<sup>(1)</sup> P. 89v, 25 ss.

<sup>(2)</sup> P. 89v, 28 ss.

<sup>(3)</sup> I, Ep. 321 ss.

<sup>(4)</sup> P. 90r, 44 ss.

<sup>(5)</sup> An. Post. XIX, 81b.

απόδειξιν καὶ τὴν ἐμὴν καὶ τὴν πατροπαράδοτον τίθης νῦν τὰ 840 θεῖα, καὶ οὖκ ἀποδοκιμάζεις τὸ διαλεκτικῶς περὶ αὐτῶν διαλέγεσθαι, ἐγὼ δ³ αὖθις ὁμοίως σοὶ οὖτε κατ³ ἀριστοτέλη δοξάζω τὸ ὑπὲρ ἀπόδειξιν τοῦτο, οὖτε μέγα τοῦτο οἰόμενος, οὖτε μὴν περὶ τῶν θείων συλλογίζεσθαι ὡς προσῆκε (140) κωλύων, οὖτ³ ἀπαγορεύων μὴ ἀποδεικτικοὺς τοὺς τοιούτους συλλογισμοὺς διὰ τὸ σεμνὸν ὀνομάζεσθαι, οὖκ ἤδη τοῦ τῆς φύσεως ἐχθροῦ ἔργον τοὺς οὕτω τῷ ὄντι ὁμοφωνοῦντας ὡς διαφερομένους διατιθέναι;

### Palamam in charitatem Auctor hortatur.

τοθι, ἀδελφέ, ὡς ταὐτὰ ἐμοὶ φρονῶν ὅσα γε ἀπὸ τοῦ παρόντος λόγου συνιδεῖν ἔχω, φαντασίαν μόνον διαφερομένου, οὐκ - 850 οἶδ° ὅτι βουλόμενος ἐπιτετήδευκας. ἐπεὶ εἴ τις ἱκανῶς κατανοήσοι τὰς ἀμφοτέρων περὶ τῶν αὐτῶν διανοίας, εὑρήσει τὰς αὐτὰς οὖσας.

ἐπεὶ δὲ πρὸς τῷ τέλει τοῦ λόγου, ἐπ² ἀγάπην ἡμᾶς φαίνη προσκαλούμενος, εὖχομαι ἴνα καὶ διανοία τοῦτο λέγης ἐπεὶ τά γε σὰ γράμματα, τοὖναντίον σοι μαρτυρεῖ οἱ γὰρ σοὶ λόγοι 855 οὖτοιὶ ὕβριν τοσαύτην καὶ περιφρόνησιν πνέοντες καὶ τύφον καὶ συκοφαντίαν, δῆλοί εἰσι γεννήματα ὄντες ψυχῆς ἥκιστ' ἀγαπώσης τὸν πρὸς δν λέγονται οὐδεὶς γὰρ δν ἀγαπα, συκοφαντεῖν προαρεῖται. εἰ δὲ φαίης με κὰν τούτα διαμαρτεῖν, ὅπερ εὖχομαι, ἐρεῖς ἐγὰ γὰρ ὰ μὲν φαῦλα περὶ ἀνθρώπων ἐπέρχεταί μοι ἑκάστοτε ὑπολαμ-860 βάνειν, εὖχομαι ψευδῆ εἶναι, ἃ δ' ἐσθλά, ἀληθῆ — πλὴν τὰ γ' ἐμὰ ἔτοιμα — · οὖτε γὰρ τὰ πρότερον οὖτε ταῦτα, σὺν θεῷ δ' εἰπεῖν, μισῶν σε ἔγραψα.

 $<sup>^{840}</sup>$  ἀποδοχί μάζεις M  $^{846}$  τωόντι V  $^{850}$  χατανοήσοι sic cdd. ; κατανοήσαι malim.

## Τῷ χῦρι Ἰγνατίφ τῷ ἡσυχαστῆ.

M. f. 85<sup>r</sup>

• \*Ηκέ τις πρὸς ἡμᾶς ἔναγχος τῶν σοὶ συνήθων, φάσκων ὑπερβαλλόντως σε λυπεῖσθαι ἔνεκα τῶν πρώην συμβεβηκότων καὶ μετ ὀλίγον ἄλλος, καὶ πάλιν τρίτος, τὰ αὐτὰ ἕκαστος περὶ σοῦ ἰσχυριζόμενος.

εἰ μὲν οὖν ψευδῆ ταῦτα, οὐδὲν ἔτι πρὸς σὲ λέγω, εἰ δ° ἀληθῆ, 5 ὅρα μὴ ἥκιστα ἡ συμβαίνοντα τῷ τ° ἐπαγγέλματι τῷ σῷ καὶ τῆ δόξη, ἡν πάντες περὶ σοῦ εἴχομεν.

ότε γὰρ (85°) πάσης τῆς ἐκκλησίας πάσαις ψήφοις εἰς ἀρχιερωσύνην καλούσης σε ἀνανεύων ἦσθα, καὶ τελευτῶν ὅρκφ τὰ δεδογμένα ἐπεκύρωσας, τότε δὴ τῆς ἐνούσης ταῖς πάντων ψυχαῖς περὶ το
σοῦ χρηστῆς δόξης πολλαπλασίφ [τὸ δικαίωμα] ἐνέθηκας. ἔδοξας
γὰρ ἡμῖν τότε οὐκ ἔν τινι μέρει τοῦ σώματος τὸν νοῦν ἔχειν ἔγκεκλεισμένον τῆ τοῦ σώματος ἀφροσύνη τε καὶ παχύτητι συμπεφυρμένον, ἄλλά, κατὰ τὸν ἐνδεχόμενον τρόπον, τοῦ μὲν σωματοειδοῦς παντὸς κεχωρισμένον, ἑαυτῷ δὲ καὶ τῷ θεῷ ἡνωμένον (¹).

συνάπτεται μὲν γὰρ τὸ ἐν ἡμῖν θεῖον (καὶ ὅσον ἐστὶν ἐν ἡμῖν παθητικὸν) τῷ σώματι τῆ τοῦ φανταστικοῦ μεσότητι (²), ὑφο ἤς ἑνώσεως ἀφροσύνης καὶ ἀγνοίας καὶ μυρίων δοξῶν (ψευδῶν) καὶ λήθης καὶ ἀπάτης ἀναπίμπλαται, ἃ ὡς ἀληθῶς αἴσχη καὶ κακίαι λογικῆς

<sup>11</sup> τὸ δικαίωμα om. cdd., sed in oratione manifesta patet lacuna. 
14 μὲν] μετὰ cdd. 
15 μὲν] μετὰ V 
16-17 (καὶ ὅσόν ἐστιν ἐν ἡμῖν) om. V, quae vero verba apud M sic legimus disposita «συνάπτεται μὲν γὰρ τὸ ἐν ἡμῖν θεῖον τῷ σώματι τῷ τοῦ φανταστικοῦ, καὶ ὅσον ἐστὶν ἐν ἡμῖν παθητικόν» μεσότητι cf. cap.

<sup>(1)</sup> v. Phaed. 67c; Rep. X, 609d.

<sup>(2)</sup> Passim in PLAT., v. Polit. 500d; Phaed. 65b-e; cf. de Anima, 459, 462.

20 ψυχῆς ὄντα, ἐμποδὼν αὐτῆ γίνεται τῆς πρὸς θεὸν ἔξομοιώσεως (¹) · τῶν γὰρ ἔν ἡμῖν τοῦτο μόνον ὁμοιοῦσθαι τῷ θεῷ πέφυκε, περὶ δ τὸ φρονεῖν τε καὶ εἰδέναι γίνεται (²).

ἄν δέ τις τῆ τοῦ κριτικοῦ καὶ φρονοῦντος ἐπικρατεία θεὸν ἡγούμενος συλλήπτορα τῶν τε προπετῶν φαντασιῶν περιγένηται 25 καὶ τὸ παθητικὸν ἄπαν καταμαράνη τε καὶ καταργήση, οὖτος τῆς μὲν πρὸς τὰ χείρω ἐπιστροφῆς τὴν ἑαυτοῦ ψυχὴν ἀπέστησε, πρὸς δ' ἑαυτὴν καὶ τὰ κρείττω ὁλικῶς ποιεῖσθαι τὴν ἐπιστροφὴν πεποίηκε τοσαῦτα χρωμένην τῶν κάτω ὅσων ἀνάγκη πᾶσα μὴ ἀπέχεσθαι, καὶ ταῦτα ἀσχέτως οὕτως ὥστε κατιοῦσαν (86°) εὐχερὲς πάλιν ἔχειν 30 τὸ ἀνιέναι (3).

ἐμφανέστερον δὲ τεκμήριον τῆς τοιαύτης ποιούμεθα ἔξεως, ἐάν τινα θεασώμεθα δόξης γεγενημένον κρείττονα. ὁ μὲν γὰρ ἡδονῆς καὶ χρημάτων κρείττων γενόμενος οὔπω δῆλον εἰ καὶ δόξης κρατεῖ εἰ δέ τις καὶ ταύτην ἀτιμάζει, δῆλον ὡς οὔτ ἀν ἡδονὴ τούτου κρατήσειεν οὔτ ἔρως χρημάτων. ἀλλὰ μὴν ταῦτα οὖκ ἀν γένοιτό ποτε ὅτῷ οὖκ ἔξεγένετο τελεία μὲν παθῶν νέκρωσις, ζώωσις δὲ τούτου ῷ ἀληθές τε καὶ ψεῦδος κρίνομεν καὶ εἴδωλον καὶ οὄν. ὅστις ἄρα δόξης τῷ ὄντι ὀλιγωρεῖ, οὖτός ἐστιν ῷ προσήκει τῷ θεῷ ἡνωμένην δι' ὁμοιώσεως τὴν ψυχὴν ἔχειν.

40 οὐκοῦν καὶ αὐτὸς δόξας ἡμῖν τότε οὐδο ὅτιοῦν ἡττᾶσθαι δόξης, σαφέστατον ἡμῖν ἔδοξας αὐτὸ τοῦτο παρασχεῖν τεκμήριον, ὡς ἡμμένος ἤδη ἦσθα τῆς τελεωτάτης ἐν ἀνθρώποις ἔξεως. νῦν δέ, εἰ ἀληθῶς ἐπὶ τοῖς συμβεβηκόσι σφόδρα λελύπησαι, κινδυνεύεις τὰ τότε περὶ σοῦ δεδογμένα εἰς τὸ ἐναντίον περιστῆσαι. σκόπει γὰρ 45 οὕτωσί, ὁ λέγω.

 $<sup>^{26}</sup>$  ἀπέστησε M  $^{28}$  ἀνάγκει M  $^{35}$  οὐ ἂν V  $^{37}$  ἀληθόν V  $^{40}$  ἡττῶσθαι M

<sup>(1)</sup> V. Phaed. 66c; Teet. 186-187; cf. Ep. III, 596-597.

<sup>(2)</sup> V. Phaed. 66c.

<sup>(3)</sup> V. Cratyl. 415d.

τῷ μὲν θεῷ ἀνάγκη δήπου πᾶσα τοιοῦτον ἔκαστον γινώσκεσθαι οἶός ἐστιν ἀν μὲν ἀγαθὸς τῷ ὅντι ῇ ἀγαθόν, ἀν δὲ μοχθηοὸς μοχθηρόν, καὶ οὕτ' ἀν σπουδαῖος ὤν τις ὡς πονηρὸς τῷ θεῷ γνωσθείη οὕτε τοὖναντίον τοῖς δέ γε ἀνθρώποις ἐνδέχεται καὶ πονηρότατον ὅντα ἀγαθὸν νομισθῆναι, καὶ σπουδαίου ὅντος ὡς 50 φαύλου δόξαν παραστῆναι (86°). ὥστε οὐ συνέρχεται εἰς ταὐτὸ ἔξανάγκης ἥ τε ὑπάρχουσα τῷ θεῷ περὶ ἑκάστου ἡμῶν γνῶσις καὶ ἄνθρωποι περὶ ἡμῶν δοξάζουσιν. ἀλλ' ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ διαφωνεῖ ταῦτα, τούτων οὖν ὁμολογουμένων, δεδόσθω ὅπερ οὐδ' ἀληθές ἐστιν, ἀλλ' οὖν δεδόσθω περὶ σοῦ τινα τὰ δεινότατα εἰρηκέναι 55 καὶ ἃ μάλιστα οὐδ' ὅτιοῦν σοι προσήκει.

πότερον οὖν οὖτος τὴν ὑπάρχουσαν περὶ σοῦ τῷ θεῷ γνῶσιν ὡς ἀγαθοῦ καὶ σπουδαίου ἤλάττωσε, καὶ ταύτην ἢ τελέως μετέβα-λεν ἢ ὕφεσιν ἤντινοῦν ταύτης ἐποίησεν, εἰ δῆλον ὡς αὕτη μὴν ἀναλλοίωτος μένει καὶ ἀνελάττωτος ἕως ἄν καὶ αὐτὸς ὅμοιος σαυτῷ 6ο ἧς, ἄν τέ τις σε ἐπαινῆ, ἄν τε πάντες ψέγωσι, τὴν δὲ ὑπάρχουσαν τοῖς ἀνθρώποις περὶ σοῦ χρηστὴν δόξαν διαφθεῖραι ἐπεχείρησεν;

εἰ δὲ τοῦτο, φαίνη δὲ σὺ νῦν σφόδρα λυπούμενος, τῆς μὲν περὶ σοῦ γνώσεως τοῦ θεοῦ ἀκινήτου μενούσης, τῆς δὲ ὑπαρχούσης τοῖς ἀνθρώποις περὶ σοῦ δόξης διαφθαρῆναι κινδυνευούσης, τίς 65 μηχανὴ τὴν περὶ τοῦ κρείττονά σε δόξης εἶναι δόξαν μὴ οὐ πᾶσαν ἀνατετράφθαι καὶ εἰς τὴν ἔναντίαν μεταβεβληκέναι;

δν γὰρ ἡ τῆς δόξης μείωσις λυπεῖ, τοῦτον δήπου τέρπει ἡ ταύτης ἔπαύξησις τὸν δὲ τοιοῦτον οὐκ ἔσθ' ὅπως μὴ δόξης ἥττονά τις δοξάζων, οὐ τἀναντία τῶν ὄντων δοξάζει.

70

ὅτι δὲ καὶ (τῷ) τῶν ἡσυχαστῶν ἐπαγγέλματι ἐναντιώτατόν ἐστι τὸ πάθος ἥκιστα πάντων σὰ ἀγνοεῖς, ὅς, ὅτε μὲ ἐδίδασκες, τέλος

 $<sup>^{50}</sup>$  πονηφότεφον V  $^{51}$  ταυτὸ M  $^{52}$  έξανάγκης sic cdd.  $^{58}$  έπιτοπολύ M  $^{54}$  ώμολογουμένων M  $^{58}$  ταύτην ἢ τελέως μετέβαλεν] ταύτην ἢτέλεσε, μετέβαλεν V  $^{59}$  εἰ] ἢ cdd.  $^{71}$  τῷ om V.

ήσυχίας ἔφησθα εἶναι τὸ ἀπολῦσαι τὴν ψυχὴν πάσης (87°) γηίνης προσπαθείας καὶ μόνω τῷ χριστῷ ἔραστὴν ποιῆσαι, οὖ τις τυχών 75 οὐδὲν ὅλως τοῦ δοκεῖν ἢ μὴ φροντίζει.

ἀλλο ἀ ταν εἴτε εμοὶ συμβούλφ χρῆ. εἰ μὲν ἡ θρυλλουμένη νῆψις τοιαύτη ἐστὶν οἶα δύνασθαι νεκρῶσαι μὲν τὸ παθητικὸν (τῆς ψυχῆς), ἐν ῷ τὸ χαίρειν ἐστὶ καὶ τὸ λυπεῖσθαι, ζωῶσαι δὲ καὶ διεγεῖραι (καὶ ἀναχωννύναι) τὸ ἐν ἡμῖν θεῖον — διο οὖ θεὸς ἀνεο ἀνοις συγγίνεται, ὅταν τῶν τε παθῶν ἄμα καὶ τῶν ψευδῶν δοξῶν ἀπηλλαγμένον ἢ καὶ ἀληθείας ταμεῖον γεγενημένον —, εἰ τοίνυν πρὸς ταῦτα τείνει τὰ λεγόμενα νηπτικά, τούτων μὲν ἔχου, ἡμῶν δὲ τῶν πολλῶν μὴ φρόντιζε, οὖτε εἰ ἐπαινοῦμέν σε οὖτε εἰ ψέγομεν (¹).

85 εἰ δὲ ἡ ἄδομένη νῆψις τούτων οὐδὲν ποιοῦσα, φρονήσεως μὲν τὴν ψυχὴν κενοῖ, φρονήματος δὲ πληροῖ, ταύτης ἀφέμενος, ἄλλην τινὰ νῆψιν ζήτει, ἡ οἶα τε ἔσται τοῦ προσήκοντος ἡσυχασταῖς τέλους ἐπήβολόν σε ποιῆσαι. ἔξιξωσο.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> χοιστῷ] θεῷ V <sup>86</sup> πληρεῖ V <sup>87</sup> ἄλλήν τινα MV.

<sup>(1)</sup> Eandem antithesin cfr. apud AESCH., Agam. 1404; EURIP., Suppl. 1069.

## Τῷ αὐτῷ.

Σωκράτη φασὶ τὸν σωφρονίσκου, τῆς ἐν δελφοῖς πυθίας ἀνελούσης μηδέν° αὐτοῦ σοφώτερον εἶναι, διαπιστοῦντα τῷ χρησμῷ διὰ τὸ μὴ οἴεσθαι σοφὸν ἑαυτόν, καὶ πολὺν χρόνον διαπορούμενον τί ποτε λέγει, ἔπειτα μόλις ἐπὶ ζήτησιν αὐτοῦ τοιαύτην τινὰ τραπέσθαι. ἐλθεῖν γὰρ ἐπί τινα τῶν δοκούντων σοφῶν εἶναι, ὡς ἐν- 5 ταῦθα, εἴπερ που, ἐλέγξοντα τὸ μαντεῖον καὶ ἀποφανοῦντα τῷ χρησμῷ ὅτι οὖτος εἴη αὐτοῦ σοφώτερος. δια (87°) σκοποῦντα οὖν τοῦτον, τοιοῦτόν τι παθεῖν, δόξαι γὰρ αὐτῷ τὸν ἄνδρα δοκεῖν μὲν εἶναι σοφὸν ἄλλοις τε πολλοῖς καὶ μάλιστα ἑαυτῷ, εἶναι δ° οὖ. κάπειτα πειρᾶσθαι τὸν σωκράτην αὐτῷ δεικνύναι ὅτι οἴοιτο μὲν εἶναι σο- 10 φός, εἴη δ° οὖ.

διὸ αὐτῷ τε δι' ἀπεχθείας γενέσθαι καὶ πολλοῖς τῶν παρόντων. ἀπιόντα (οὖν πρὸς ἑαυτὸν λογίζεσθαι οὐδέτερον μὲν καλὸν κάγαθὸν εἰδέναι, διαφέρειν δὲ ἐκείνου καὶ σμικρῷ τινι σοφώτερον εἶναι τῷ αὐτὸν μὲν ἤκιστα ἀγνοεῖν) ὅτι οὖκ οἶδεν, ἐκεῖνον δὲ τὴν 15 διπλῆν ἄγνοιαν πεπονθέναι, μὴ εἰδότα γὰρ οἴεσθαι εἰδέναι. αὖθις οὖν ἐπ' ἄλλον ἐλθεῖν, δς ἐδόκει τοῦ προτέρου σοφώτερος εἴναι, καί γε αὐτῷ τ' αὐτὰ ταῦτα δόξαι' καὶ ἐνταῦθα κἀκείνῳ τε καὶ ἄλλοις πολλοῖς ἀπηχθῆσθαι. μετὰ ταῦτα οὖν ἤδη ἐφεξῆς τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ἐπὶ τοὺς ἄλλους ἰέναι, αἰσθανόμενον μὲν καὶ λυπούμενον 20 καὶ δεδιότα ὅτι ἀπηχθάνετο (ὅμως δὲ ἀναγκαῖον δοκεῖν αὐτῷ

<sup>1</sup> Auctor longo narrationis spatio illius « Apologiae Socratis » ipsis utitur verbis: cfr. c. 21 ss. — Σωμφάτην V, sed sic et M 2-10 4 μόγις Ap. Soor. V, 21 6 εἴπεφ που apud ed. Burnet (Oxonii) legimus 7 τοῦτον: nonnulla Barl. verba omittit Apologiae 9 πολλοῖς: ἀνθφώποις Ap. 21°, om. cdd.

είναι τὸ τοῦ νομιζομένου παρ' αὐτοῖς θεοῦ περὶ πλείστου ποιεῖσθαι καὶ ἰέναι σκοποῦντα τὸν χρησμὸν τί λέγει, ἐπὶ ἄπαντας τούς τι δοκοῦντας εἰδέναι.).

25 ἔξ οὖν τῆς τοιαύτης ἤδη ἔξετάσεως, πολλὰς μὲν καὶ χαλεπωτάτας αὐτῷ ἀπεχθείας γεγονέναι, πολλὰς δὲ διαβολὰς ἀπ' αὐτῶν συμβεβηκέναι μέλητόν τε καὶ ἄνυτον διὰ ταῦτ' αὐτῷ ἔπιθέσθαι, καὶ ἀσεβείας αὐτὸν γράψασθαι, καὶ ἐλόντας θανάτου αὐτῷ τιμήσασθαι, καὶ οὕτω δὴ σωκράτη ἀποθανεῖν.

τί δὴ ταῦτα πρὸς τὴν σὴν θειότητα λεγω; ἴνα ἐνδείξωμαι ὅτι τρόπον δή τινα ἔτερον κινδυνεύω καὶ αὐτὸς ταὐτὰ ἐκείνω πεπονθέναι. διηγήσασθαί σοι οὖν ὅπη τοῦτό μοι (88°) συνέβη βούλομαι ἴνα, εἴ τι μοι νῦν χαλεπαίνεις διὰ τὰ συμβεβηκότα, μαθών γε τὴν ἄλήθειαν, ἢν εἶχες πρότερον πρός με εὕνοιαν, πάλιν αὐτὴν ἀνακα35 λέση. οὖτε γὰρ νῦν ἀδίκως σέ φημι λυπεῖσθαι, εἴπερ ὅλως λυπῆ, ἀγνοοῦντά γε τὸ ἐμὸν πρᾶγμα, οὖτ³ αὖθις τὰ αἴτια μαθόντα οἶμαι σεαυτὸν κρίνειν δίκαια εἶναι τὰ τῆς προτέρας λύπης. ἄκουσον δὴ τὴν ἐμὴν ἀτοπίαν.

ή πρὸς ἡμῶν μὲν «ἀνθρωπίνη σοφία» (¹) λεγομένη, πρὸς δὲ τοῦ 40 θείου παύλου «σοφία θεοῦ» (²) κεκλημένη πολλῶν ἡμῖν μεταδοῦσα τῶν παρ³ ἑαυτῆ ἀγαθῶν, καὶ τούτου ἡμᾶς τοῦ θεσπεσίου δόγματος ἔνέπλησεν, ὡς ἄρα διπλᾶ ἐστι τὰ ὅντα πάντα αὐτά τε ἐκεῖνα καὶ τὰ ἑκάστοις ἑπόμενα εἴδωλα, ἐοικότα μὲν ἐκείνοις ἕκαστον ἑκάστω διά τινα ὁμοιότητα, ὄντα δὲ ἀπάτη καὶ ψεῦδος. τοιγάρ τοι καὶ 45 τῶν νοημάτων, ὧν περὶ ἕκαστον τυγχάνομεν ἔχοντες, τὰ μὲν εἶναι

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> εἴναι etc.] *Apol.* 21° εἴναι τὸ τοῦ θεοῦ περὶ πλείστου ποιεῖσθαι <sup>24</sup> εἰδέναι *Apol.* 21°] εἴναι MV = Hic nonnulla eiusdem *Apol.* narrationis, et usque ad cap. 23°, auctor praetermittit <sup>25</sup> χαλεπὰς V <sup>28-27</sup> cfr. *Apol.* 23°-24-27 Μέλιτον MV; διαταῦτ' Μ <sup>29</sup> δη] μὲν VM; σωκράτην MV.

<sup>(1)</sup> Cor. I, 1.30.

<sup>(2)</sup> Apol. 20d.

ἀληθῆ ὅσα αὐτῶν ἐκείνων τῶν ὄντων ἐφάπτεται, τὰ δὲ εἰδωλικά τε καὶ φασματώδη καὶ ἀπατηλά, ἀπὸ δέ τινων συμβεβηκότων ὑποδυόμενα τἀληθῆ, καὶ αὐτὰ ἐκεῖνα προσποιούμενα εἶναι, ἀνάλογον ἔχοντα ἕκαστον πρὸς ἕκαστον τὰληθές, ὡς τὸ ἑκάστου εἴδωλον πρὸς αὐτὸ τὸ ὄν  $(^1)$ .

εἶναι δὲ τῶν τε εἰδώλων καὶ τῶν συζυγούντων αὐτοῖς νοημάτων διττὸν τὸν τρόπον ἐνίων γὰρ ἀναγκαῖον πρῶτον ἐφάψασθαι εἰ μέλλει τίς ποτε αὐτοῦ τοῦ ἀληθοῦς τεύξεσθαι, τὰ δὲ πλεῖστα ἐμπόδια τυγχάνειν ὄντα τὰ μέγιστα πρὸς τὸ τὸ ὂν αὐτὸ κατανοῆσαι, καὶ εἴ τις ψυχὴ τούτοις προκατείληπται, χαλεπώτατον πάντων (88°) 55 ἐπὶ τὴν ἀλήθειαν αὐτὴν χειραγωγῆσαι.

ἐπί τε τῶν ἠθικῶν ἀρετῶν ὡσαύτως τὴν διπλόην ταύτην συμβεβηκέναι, εἶναι γάρ τινα ἔξιν καὶ διάθεσιν ψυχῆς, ἡ ὄνομα δικαιοσύνη, ἢν τὸν ἔχοντα τῷ ὄντι δίκαιον εἶναι, καὶ αὖθις ἄλλην · ὑποδυομένην (²) μὲν ἐκείνην τὴν ἀληθῆ τῷ ἴνδαλμά τι ἐκείνης ἔχειν, 6ο οὖσαν δ³ οὔ, καὶ τὸν ἔχοντα (παρέχουσαν) δοκοῦντα μὲν ἑαυτῷ δίκαιον εἶναι, οὖκ ὅντα δέ · περί τε σωφροσύνης καὶ ἀνδρείας καὶ τῶν ἄλλων καλῶν τε κ³ ἀγαθῶν ἔξεων τὸν αὐτὸν τρόπον (καὶ περὶ ἀγάπης δέ, ὡσαύτως πρός τε τὸν θεὸν καὶ τοὺς ἀνθρώπους, εἶναι μὲν καὶ τὴν ἀληθῶς αὐτὸ τοῦτο οὖσαν τῆς ψυχῆς διάθεσιν, εἶναι 65 δὲ καὶ τὸ ταύτης εἴδωλον, ὃ τὸν ἔχοντα παρέχει οἰόμενον αὖτὸ τὸ ἀληθὲς ἔχειν) (³).

<sup>55</sup> εἰ] ἡ V 60 ὑποδυομένον cdd., sed manifeste librarius per analogiam eadem ratione qua antecedens τὸν ἔχοντα construxit 61 παρέχουσαν om. V; hanc vero M verborum praebet structuram «καὶ τὸν ἔχοντα δοκοῦντα μὲν ἑαυτῷ δίκαιον είναι, οὐκ ὅντα δὲ παρέχουσαν περί τι...

πτλ. — Ut nostram verborum structuram probare possis, cfr. lin. 66, necnon quae de codicibus diximus. 62 ἀνδρίας καὶ ἀγάπης V: ἀνδρίας Μ.

<sup>(1)</sup> V. Phaed. 65-66; 82e-83b.

<sup>(2)</sup> Rep. 381e.

<sup>(3)</sup> Gorgia 527; Soph. 267.

<sup>21. -</sup> Schird: Barlaam, Epistole Greche

ταῦτά τε οὖν ἡμᾶς ἡ φιλοσοφία ἐμύησεν καὶ πρὸς τούτοις ὡς ἔστιν ἐγκοσμίων μὲν ἀγγέλων γένος ἕν τοῖς ἀληθέσι, νοήμασί τε 7ο καὶ ἀρεταῖς συνουσιωμένον οἶς τοῖς τῷ ὄντι φιλοσοφοῦσιν ἐξομοιῶσαι τὴν ξαυτῶν ψυχὴν ή πᾶσα σπουδή. ἔτερον δὲ γένος, δαιμόνων, τοῖς ἀπατηλοῖς καὶ εἰδωλικοῖς νοήμασι καὶ ταῖς δοκούσαις άρεταῖς συνεζευγμένον καὶ διὰ ταῦτα δοξοσοφίας καὶ δοξοαρετῆς καὶ ἀλαζονείας προσαγορευόμενον . ἐξ ὧν ἤδη κατέχονται τῶν ἀν-75 θρώπων όσοι παμπόλλων τοιούτων νοημάτων ὑποπλησθέντες, καὶ τοῖς τῶν ἀρετῶν ἐνδάλμασί τε καὶ σκιαῖς τὴν ψυχὴν ποιηθέντες, κατά πάντων ήδη τὰς ὄφοῦς αἴρουσι καὶ μόνοι αὐτοὶ σοφοί τε κ αγαθοί και σπουδαΐοι είναι δοκούσι, κ αν δντινούν θεάσωνται μή ταθτά εκείνοις φρονούντα (89°) ήπατήσθαί τε καὶ τετυφώσθαι 8ο νομίζουσι.

ταύτην δὴ τῶν πραγμάτων διαφορὰν σαφῶς πεπεισμένον, δέος μ° ἔχει ἄεὶ μήποτε λάθω ἔμαυτὸν ταῖς κακεργάτισι καὶ ἄλαζόσι πληθύσιν έξομοιωθείς, είδώλων τε καὶ φασμάτων υποπλησθείς, δοκῶν δέ γε σοφία τε καὶ ἀληθεῖ ἀρετῆ κατακώχιμος εἶναι.

85

δ δέ με μάλιστα θορυβεί και καθεύδειν οθκ έξ, ότι πολλάκις διαθέσεις τε καὶ διανοίας σπουδαιοτάτας γε καὶ ἄληθεστάτας ὥς γ' εμαυτῷ εδόκουν εχων, ούτως ύστερον ἀπ' αὐτῶν μετεβλήθην, ώστε πλην της των ονομάτων ταθτότητος, τας εναντιωτάτας (διαθέσεις καί) διανοίας δοθάς (καὶ ἀληθεῖς) ήγεῖσθαι, ὡς τῶν ποό-90 τερον οὐδ' ὅτιοῦν ὑγιὲς ἔχόντων.

τοιγάρ τοι καὶ περὶ ὧν νῦν ἔχω, δέδια δμοίως μὴ καὶ αὐτὰ σίδηρος ή κεχρωσμένος χρυσφ. ἔδοξεν οὖν μοι χρηναι διὰ ταῦτα ούτωσὶ περὶ ἀπάντων ποεῖν · ἐκλέγεσθαι μὲν ἑκάστοτε τῶν προφαινομένων τὸ βέλτιστον, εὐλαβεῖσθαι δ' ἀεὶ περὶ αὐτοῦ μὴ ἔτερον ἦ

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> ἀρετή Μ; <sup>76</sup> ποιωθέντες Μ <sup>79</sup> ταῦτα V <sup>75</sup> παμπάλλών Μ 88 ὥστε] ὥς γε V 90 ΰγιὲς] άληθὲς V. καταχώχυμος V

τὸ ἄριστον, καὶ τοῦ θεοῦ δεῖσθαι αὐτὸν τοῦ ὀρθοῦ γενέσθαι δι- 95 δάσκαλον. καὶ οῦς ἄν ἑκάστοτε αἴσθωμαι περὶ τὰ αὐτὰ καταγινομένους, τούτοις προσελθόντα, ἄν μή τι ἢ τὸ κωλῦον, ἀνερωτᾶν καὶ ἐξετάζειν αὐτοὺς αὐτὰ ταῦτα, ὅπως διὰ τῶν ἀποκρίσεων αὐτῶν φανερὰ γενόμενα τὰ τῆς ἐκείνων ψυχῆς φρονήματά τε καὶ αἱ διαθέσεις, περὶ ὧν ἀπορῶ καὶ παράλληλα τοῖς ἐμοῖς τιθέμενα, δῆλον 100 ἤδη ποιήσωσι ποτέρων δεῖ ὡς ἀληθεστέρων ἀντέχεσθαι.

ταύτη τῆ διανοία καὶ πρὸς ὑμᾶς ἦλθον, οὐ μὰ τὴν Ἱεράν σου κεφαλὴν κωμωδεῖν καὶ διασύρειν (89") τὰ ὑμέτερα βουλόμενος ὡς τισιν ἔδοξα, καὶ πάντων ἥκιστα τὰ σά ἀλλὰ πάντων μάλιστα διαφέρειν ὑμᾶς ἀρετῆ πεπεισμένος, ἐλπίδας τὰς μεγίστας εἶχον ὡς 105 παρ ὑμῶν τοῦ ἀληθοῦς τε καὶ ὀρθοῦ περὶ πάντα τευξόμενος.

καί γε τὸ σὸν μέρος οὖκ ἀπέτυχον τῶν ἐλπίδων, περὶ πάντων γὰρ ὧν σε ἡρόμην εὖστόχως μοι ἀποκρίνασθαι ἔδοξας, καὶ οὖδὲν ὅ τι οὖκ ἔδοξέ μοι αὖτῶν ὁμόλογον τῆ ἀκριβεστάτη ἀληθεία εἶναι . ὧν ἕνεκα οὖκ ὀλίγας σοι ὁμολογῶ χάριτας. ἀλλ' οὖδὲ τοῖς περὶ κα-΄ 110 λόθετόν τε καὶ δισύπατον καὶ τὸν χρηστὸν λουκᾶν, οἶς πολλάκις συνέμιξα ἔχω, ὅπως οὖκ εἰδείην χάριν, πολλὰ κἀγαθὰ παρ' αὖτῶν ἐκδιδαχθείς.

ἀλλ' ἐνίοις γε τῶν ὁμωνύμων ὑμῖν ἔντυχών, ὡς οὐκ ὤφελόν γε τέρατ' ἄττα καὶ ἀτοπίας δογμάτων, νοῦ μὲν οὐκ ἄξιον εἰπεῖν, 115 ἀλλ' οὐδὲ διανοίας, δόξης δ' ἤπατημένης (καὶ προπετοῦς φαντασίας) γεννήματα, ὑπ' αὐτῶν μεμύημαι. ἐν οῖς διαζεύξεις τινὲς τερατώδεις καὶ αὖθις συζεύξεις νοῦ πρὸς ψυχὴν (¹) παρεδίδοντο, δαιμόνων τε πρὸς αὐτὴν συνουσιώσεις καὶ φώτων διαφοραὶ πυξοξῶν τε καὶ λευκῶν καὶ νοεραί τινες εἴσοδοί τε καὶ ἔξοδοι διὰ τῶν ξινῶν ἄμα 120 τῷ πνεύματι γινόμεναι, παλμοί τέ τινες περὶ τὸν ὁμφαλὸν συμ-

<sup>(1)</sup> V. III ep. 523-530.

βαίνοντες καὶ τελευταῖον συνάφεια εντός τοῦ όμφαλοῦ τοῦ ἡμετέρου δεσπότου πρὸς τὴν ψυχὴν εν αἰσθήσει καὶ πληροφορία καρδίας γινομένη καὶ τοιαῦτ ἄττα, ἃ τῷ ἐπιτηδεύοντι, ἀναγκαῖόν μοι 25 δοκεῖ ἡ εἰς καθαρὰν μανίαν τελευτῆσαι ἡ (90°) εἰς φρονήματος μὲν πλήρωσιν, κένωσιν δὲ φρονήσεως.

ταῦτα οὖν ἐπειδὴ ἀκούσας, ἐνέτυχον μειρακίσκο τινί, κινδυνεύοντι τούτοις ὡς ἀληθέσι περιπεσεῖν. διευλαβεῖσθαι παρεκελευόμην μηδὲν τοιοῦτον εἰς τὴν ψυχὴν προσδέξασθαι, μὴ δ' ὡς ὑγιαί130 νουσι τοῖς τὰ τοιαῦτα διδάσκουσι προσανέχειν. εἶναι γὰρ καὶ καθ'
ἑαυτὰ ἄτοπα καὶ κατά τι παρόμοια τῆ τῶν εὐχιτῶν αἰρέσει. ἐπεὶ
δὲ διὰ τὸ μὴ βούλεσθαι ὀνομαστὶ αὐτοὺς ἐξειπεῖν τῷ κοινῷ προσεχρησάμην ὀνόματι, αἰτίαν ἔσχον ὡς κατὰ πάντων ἡσυχαστῶν τάδε
εἶπών. ὁ καὶ ὑμᾶς ἴσως λελύπηκεν, οῦς ἐγώ, ὅσα γ' ὑμῖν ἐνέτυχον,
135 ἀρετῆς καὶ ἀληθείας κανόνας τε καὶ παραδείγματα τοῖς εἰς ὑμᾶς
βλέπουσιν ῆγημαι.

ταῦτά ἐστι τ' ἀληθῆ, καὶ μηδεὶς ὑμᾶς ἄλλως πείση.

124 τοιαυτάττα V 131 παρόμηα Μ 136 ήγοῦμαι V.

"Εμοὶ μέν, ὧ θαυμάσιε, τῆς τε ἀχριβοῦς τῶν ὄντων καταλήψεως, ἡς τὸ ἀκρότατον ἡ ἐνδεχομένη ἐστὶ θεοῦ γνῶσις, καὶ τοῦ ἀγαθοειδῶς (μετ' ἐπιστήμης) διακεῖσθαι πρὸς τοὺς ἀνθρώπους, κατὰ τὴν ἐγχωροῦσαν τοῦ κυρίως ἀγαθοῦ μίμησιν, τούτων τῶν δύο οὐδέν ἐστιν οὔτε βέλτιον οὔτε πρεσβύτερον, ἀλλὰ καὶ τ' ἄλλα ὅσα ἐστὶ 5 ψυχῶν ἔργα καὶ πάθη ἐπαινούμενα — οἶον σωφροσύνη τε καὶ ἀνδρία, (καρτερία τ' ἐν δεινοῖς καὶ ἐγκράτεια,) νηστεία τε (καὶ ἀγρυπνία, ἔτι) δὲ χαμευνία καὶ ξύμπασα ἡ τοῦ σώματος κακουχία (τε καὶ ἄσκησις) — ἐὰν μὴ πρὸς (ὅποτερονοῦν) τῶν εἰρημένων ἀναφέρηται, μάτην τοῖς ἀνθρώποις κατ' ἐμὴν δόξαν ἐπιτηδεύεται το (90°) (καὶ οὐδὲν ὅλως τὴν ψυχὴν ὀνίνησιν, οὔτ' ἐν τῷ νῦν παρόντι οὔτ' ἐν τῷ μέλλοντι), ὥσπερ οὐδὲ φλεβῶν τομαὶ καὶ διὰ φαρμάκων καθάρσεις, καὶ ὅσα τοῖς νοσοῦσιν ἰατροὶ ἐπιτάττουσιν, ὀνίνησί τι τὸ σῶμα, ἄν μὴ πρὸς ὑγίειαν τὴν ἀναφορὰν ἔχη.

ταῦτα δὲ πεπεισμένος, ζητητικὸς τί εἰμι (αὐτὸς) το ἀληθοῦς, 15 κο ἀν τινα αἴσθωμαι ἢπατημένον, ὅσα γε λωβᾶται ψυχήν, τῆς τε ἀπάτης τοῦτον ἀπαλλάξαι καὶ ἐπὶ το ἀληθὲς ὁδηγῆσαι προθύμως ἔχω. τούτων γὰρ τῆς προσηκούσης τοῖς φιλοσοφοῦσι τελειότητος τὸ μέν ἐστι ἀρχή, τὸ δὲ ἀποτέλεσμα.

ἔτι δὲ καὶ εἴ τίς μοι διὰ ταῦτα χαλεπαίνει (καὶ λοιδορεῖται) 20 καὶ κακῶς λέγει, οὐδο ὅτιοῦν ὑπὸ τῶν τούτων λόγων ἀδικεῖσθαι νομίζω. οὐδὲν γάρ με τῶν ὅσα πρὸς τὸ σπουδαζόμενον ἔμοὶ τέλος τείνει, ἀφαιρεῖται τοὖναντίον μᾶλλον τὸν ἔκείνου λόγον ὑπὸ τῆς

 $<sup>^6</sup>$ ψυχῆς V  $^8$  σύμπασα V  $^{10}$  αναφέρηται M  $^{14}$  έχει V  $^{21}$  λέγοι M  $^{23}$  άφαρίται V.

συνεζευγμένης αὐτῷ ἀλογίας καταπατούμενόν τε καὶ ἀδικούμε-25 νον καὶ κυριευόμενον ὁρῶν, καὶ τοῦτον θεραπεῦσαι προαιροῦμαι, τοῦ τε πάθους ἐλευθερῶσαι καὶ τῷ λόγῳ τὴν ἀρχὴν ἀποκαταστῆσαι.

διὸ καὶ τὸν ἱερὸν ἐκεῖνον ἄνδρα τοῦτον τὸν τρόπον ἀδικούμενον παρὰ πολλῶν πεπυσμένος, οἱ ἐμὲ ὑπ᾽ ἐκείνου κακῶς γινώσκον-3ο τες ἀδικεῖσθαι νομίζουσιν, αὐτὸς μὲν (διὰ τῆς προτέρας ἐπιστολῆς), φάρμακα τῷ πάθει ᢤήθην δεῖν προσαγαγεῖν, ἃ ἄν οἶά τ᾽ εἴη καὶ τοῦ τέως κατέχοντος πάθους καὶ τοῦ ἐναντίου μὲν αὐτῷ, ὁμοίου δὲ τὴν μοχθηρίαν τὴν ψυχὴν ἄρχουσαν ἀποφῆναι.

(σὺ δὲ ἠνάγκασάς με (91°) ἐκείνης ἀφέμενον δι² ἄλλης φιλαν-35 θρώπου ἐπιστολῆς, εἰς τὸ ἐναντίον κακὸν θεραπείας προσποιήσει, τὸν ἄνθρωπον περιαγαγεῖν).

πρὸς γὰο τὸν θεωρητικὸν νοῦν (καὶ τὴν ἀληθινὴν ἡμῶν σωτηρίαν), οὐ μᾶλλόν ἐστι κακὸν ἡ ἐπ² ἀδοξίαις λύπη ἢ ἡ συμβαίνουσα ἐπὶ (ταῖς) εὐδοκιμήσεσι καὶ τοῖς ἐπαίνοις ἡδονή· ἐμοὶ δὲ καὶ κάκιον τοῦτο δοκεῖ εἶναι, ὅσφ ἐκεῖνο μὲν προφανὲς καὶ ἥκιστα ἀσπαστόν, διὸ καὶ ἀποτροπὴν μηχανῶνται τοῦ πάθους, αὐτοί τε οἱ πάσχοντες καὶ οἱ φίλοι προσιόντες, τὰς ἐνδεχομένας θεραπείας αὐτοῖς τοῦ κακοῦ προσφέρουσι· κἀν ἀπαλλαγῆναι τοῦ πάθους μὴ δυνηθῶσι, μετριοφροσύνης γοῦν τρόπον γέ τινα αἴτιον αὐτοῖς γίνεται (ἐπιγνοῦσί τε τὴν οἰκείαν ἀσθένειαν καὶ καταγνοῦσιν ἑαυτῶν ὡς μηδὲν καλὸν κάγαθὸν κατωρθωκότων).

τῷ δ' ἐναντίῳ πάθει τἀναντία συμβέβηκε σχεδὸν γὰρ καὶ τῷ πάσχοντι ἀφανὲς καὶ ἀγαπητόν [τι] (καὶ οὐ πάνυ τοι φυγὴν αὐτοῦ μηχανᾶται), καὶ οὐδεὶς τῶν φίλων πρόσεισι τούτῳ ὡς δεινὰ πάσχοντι 50 νουθετήσων τοῦ πάθους περιγενέσθαι. ἀλλὰ δ' ἔπαύξουσιν οἱ πλεῖ-

 $<sup>^{46}</sup>$  κατορθωκότων M  $^{46}$  τι inserui, om. cdd.  $^{50}$  νουθετήσων, καὶ καρπὸς τοῦ πάθους V; νουθητήσων M.

στοι τὸ κακὸν τοῖς ἐπαίνοις καὶ ἐκτρέφουσι καὶ καρπὸς τοῦ πάθους τῦφος καὶ ὑπερηφανία, ἃ μάλιστα θεοῦ χωρίζει τὸν ἄνθρωπον.

εἰς τοιοῦτον κακὸν τὸν φίλον ἐμβαλεῖν ἡ σὴ πειρᾶται ἐπιστολή ' σὴ γὰρ ἐπεὶ σοῦ ἐπιτάττοντος ἐγένετο. δεξάμενος οὖν αὐτήν,  $(91^{\rm v})$  55 ὅπερ ἄμεινόν σοί (τε  $\kappa$ ² ἀκείν $\phi$ ) ἡγῆ, τοῦτο ποίησον.

51-52 τῦφος καὶ ὑπερηφανία έστιν subaudias.

M. f.91▼

# 'Ιωσήπφ τῷ Καλοθέτφ.

"Ότι μὲν οὖν ἔστιν οὖ τῆς ἄπλότητος ἔξηνέχθη τὰ γράμματα, καλώς μοι δοκείς ξυνειδέναι, ὁ ίερε τοῦ θεοῦ ἄνθρωπε· ὅτι δε τῆς διπλόης αὐτὸς αἴτιος ἐγένου οὔ μοι δοκεῖς καθεωρακέναι. ἡ γάρ οὖκ ἄν ἐμὲ ταύτης ἦτιῶ ἢ σὸ οὖ τοῦτο ἄπλότητα ἐν τοῖς 5 τοιούτοις οἴει τὴν τῶν λόγων πρὸς τὰ ἐν διανοία δμολογίαν, ὅταν ταῦτα οὐδο ότιοῦν ἀλλήλοις διαφωνή, διπλόην δὲ τὸ ἔναντίον, όταν τις ετερον μεν κεύθη ενί φρεσίν, άλλο δε είπη; εί δε ταῦτα ούτως έχει - φαίνομαι δὲ ἐγὼ ἐν μὲν τοῖς ἄλλοις αὐτά, ἄπερ φρονῶ λέγων καὶ δμολογῶν αὐτὸς ἐμαυτῷ, ἐν οἶς δὲ τὰ φιλαν-10 θρώπινα έκεῖνα πρός αὐτὸν λέγω, ἃ ὑμῖν ὑπακούσας ἔγραψα, ἐν τούτοις μόνοις ἐμαυτῷ διαφωνῶν (καὶ ἄλλα μὲν ἐν φρεσὶ κεύθων, ἄλλα δὲ λέγων), υμίν χαριζόμενος — πῶς οὐ δῆλον ώς εν οίς μεν υμίν ουχ υπήχουσα άπλως εχρησάμην τοις λόγοις, ἃ δ' ἔγράφη χάριν ὑμῶν, ταῦτά με τῆ διπλόη καὶ τῆ κάτω συν-15 θέσει, ως σὺ φής, περιέβαλεν; αλλ' εἴη μοι πάλιν, κατά τὴν σὴν θεσπεσίαν εὐχήν, ἔξ οὐρίας τῆς ἄπλότητος ἔχεσθαι καί, μηδενὶ είξαντα, γράφειν τι η λέγειν παρά το αξί δόξαν βέλτιστον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> δ] δ V; ἄνθρωπε] κεφαλή V <sup>9</sup> ἐν οῖς] ἐν τοῖς V.

#### VIII.

#### Τῷ Δισυπάτω.

Οὐ τοῦτο σ' ἔχρῆν, βέλτιστε ἀνδρῶν, μόνον σκοπεῖν εἰ μέτεστί τι καὶ τραχύτητος τῆ ἔπιστολῆ, ἀλλὰ προσεπισκοπεῖν εἰ καὶ ἀληθῆ ταῦτα ἃ κνίζοντα φής, καὶ πότερον γεννήματά ἐστι διανοίας ὁμολογούσης ἑαυτῆ τε καὶ τοῖς λόγοις ἢ οὔ (92°): καὶ εἰ πρὸς τὸ κατ' ἀλήθειαν ἡμῖν τείνει τέλος, ὥσπερ οὐδ' ἐν ἰατρικῆ δήπου τὰ χρηστὰ 5 καὶ ὡφέλιμα καὶ τὰ μὴ τοιαῦτα τῶν φαρμάκων τῷ παραυτίκα ἡδεῖ τε καὶ λυπηρῷ διορίζομεν, ἀλλ' εἰ πρὸς ὑγίειαν τείνει, οὖ ἕνεκα πᾶσά ἐστι τοῖς ἰατροῖς ἡ σπουδή, οὐδὲν τὸ ἡδὺ ἢ τὸ λυπηρὸν ὑπὸ λόγον ποιούμεθα. σχεδὸν δὲ (καὶ) τοῖς ὡφελιμωτάτοις τῶν φαρμάκων ἀηδεστάτοις συμβέβηκεν εἶναι, καὶ ἐν πάνυ ὀλίγοις ἴδοι το τις ἄν τὸ ἡδὺ τῷ ὡφελίμω συνδεδραμηκός.

τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ τῶν τοιούτων λόγων. οὐχ οἱ μετὰ χάριτός τινος καὶ ἐπαίνων λεγόμενοι πρός γε τοὺς ἀρετὴν ἀσκοῦντας, οὖτοι τυγχάνουσιν ὄντες καὶ ἀφελιμώτεροι, οὖδ' οἱ παραχρῆμα τὴν ἀκοὴν ἡδύναντες τύφου καὶ οἰδήματος τὴν προσδεξαμένην αὖ- 15 τοὺς ψυχὴν ἐμπιπλᾶσιν, ἀλλ' οἱ τὸ πρῶτον διὰ τῆς αὐστηρότητος μικρὸν τῆς ψηχῆς καθαψάμενοι, ὀλίγον ὕστερον ἡρεμησάση αὐτῆ τὴν ἑαυτῶν ἀρετὴν ἐπιδείκνυνται καὶ τὴν προσήκουσαν αὐτῆ δωροῦνται ὑγίειαν. ἄπερ, ἐὰν μὴ προσῆ καὶ τοῖς ἐμοῖς λόγοις, ψόγου τῷ ὄντι εἰσὶν ἄξιοι οὐκ εἰ δάκνουσιν ἡ κνίζουσιν, ὡς ἡ σὴ ἀἡθη 20 θειότης. ἔπειτα μέντοι οὐδ' οἶμαι τὸν θεῖον καὶ ἱερὸν ἰγνάτιον, ὃν οἶδα ἀρετῆς διὰ βίου ἐπιμελούμενον, τοσοῦτον ἐπιλήσμονα γενέσθαι τῆς ἐπὶ τὸ ἄναντες ὁδοῦ καὶ ὑπὸ τοῦ θυμοῦ καταβαπτισθῆναι, ὥστε πλειόνων δεῖσθαι πρὸς θεραπείαν τοῦ πάθους ἢ ὅσον αὐτῷ

<sup>8</sup> τοῖς ἰατροῖς ἐστὶ V 9 καὶ om. V 17 ὀλίγω M.

25 δμολογῆσαι πάντα καλά τε κάγαθά μοι δεδόχθαι τὰ ὑπ' αὐτοῦ πρός με τότε εἰρημένα  $\ddot{o}$  καὶ πεποί(92)ηκα  $^{(1)}$ .

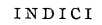
τὰ δ' ἄλλα τῆς ἐπιστολῆς, ἀπολογία τις ἦν ὑπὲρ ἐμαυτοῦ. ὥστε οὖκ εἰ δάκνοντα ἦν ἔδει σκοπεῖν, ἀλλ' εἰ δυνατὸν ἦν ἐμοὶ τὸ ἀληθὲς ἀφέντα ἄλλως ὑπὲρ ἐμαυτοῦ ἀπολογήσασθαι, τοῦτο θεωρεῖν.

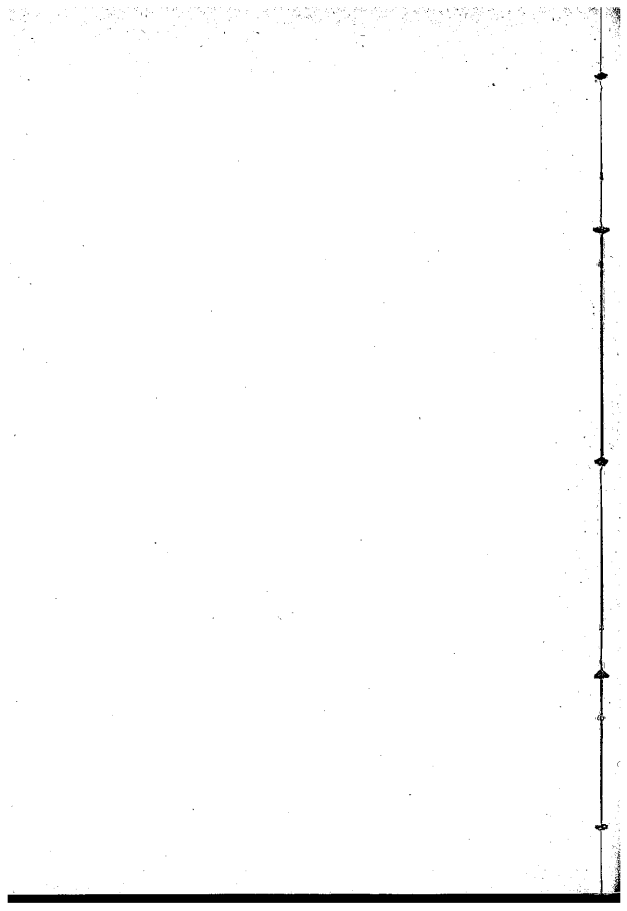
τί δεῖ με μακρολογεῖν; εὖ ἴσθι ὅτι οὐ τελέως σοι ὑπήκουσα διὰ τὸ μὴ δύνασθαι τελέως φιλοσοφίας παρακοῦσαι, ἥ με ἀναγκάζει ἀεὶ οὐ πρὸς χάριν καὶ ἡδονήν, πρὸς δὲ τὸ ἀληθὲς καὶ τὸ ἄριστον ποεῖσθαι τοὺς λόγους.

30

<sup>30</sup> ούτε λέως Μ.

<sup>(1)</sup> Cf. Ep. V, 105-113.





# LESSICO FILOSOFICO E TEOLOGICO

#### AVVERTENZA

I testi, dagli argomenti filosofici e teologici, presentano la terminologia già adottata dagli antichi filosofi e che si è evoluta nelle opere dei Padri Greci. Il valore di moltissimi termini è purtroppo taciuto dai comuni lessici. Malgrado il commento e la traduzione saltuaria di taluni passi presentati nello studio introduttivo, abbiamo tuttavia creduto opportuno scegliere le espressioni più caratteristiche. È ciò per dar ragione delle nostre interpretazioni e offrire al lettore il mezzo di una più comoda personale indagine sul pensiero dell'Autore. È bene tuttavia avvertire che l'economia dello spazio — e non soltanto dello spazio — ci ha costretti a limitare la nostra rassegna. Ci siam quindi fermati sui tratti di particolare rilievo in maniera che il lessico serva anche da indice degli argomenti. Ciò giustifica l'inserzione di alcune voci, pochissime invero, che non appartengono nè alla terminologia filosofica nè alla teologica.

Per quanto riguarda il criterio della compilazione il lettore s'avvede che le voci derivate, che hanno subìto una particolare evoluzione semantica, sono state presentate separatamente da quelle della stessa radice.

## ABBREVIAZIONI

| apod. | =  | apodittico  | Pal.    | -  | Palamas       |
|-------|----|-------------|---------|----|---------------|
| В.    | =  | Barlaam     | rel.    | =  | relazione     |
| def.  | =  | definizione | sill.   | == | sillogismo    |
| dial. |    | dialettico  | sin.    | =  | sinonimo      |
| diff. | _  | differente  | Sp. S.  | =  | Spirito Santo |
| F.    | _  | Figliuolo   | SS. PP. | =  | Santi Padri   |
| n.    | =  | nota        | teol.   | =  | teologico     |
| opp.  | == | opposto     | t.      | =  | testo         |
| P.    | =  | Padre       |         |    |               |

### SEGNI

| (()) : aggiunte dello stesso B.  | — — : chiudono note esplicative |  |  |
|----------------------------------|---------------------------------|--|--|
| nella revisione dei suoi scritti | — : radice o voce sottintesa    |  |  |
| () : parola sottintesa           | = : corrispondente, analogo     |  |  |

'Αγαθοειδῶς benevolmente, con carità cristiana τοῦ ἀγαθοειδῶς ((μετ' ἐπιστήμης)) διακεῖσθαι πρὸς τοὺς ἀνθοώπους di proposito, con consapevolezza comportarsi benevolmente col prossimo, 6 3.

άγαθόν, τό. il Bene τὸ ἀνώνυμον καὶ ὑπερούσιον ἀγ. l'indefinibile e supersustanziale Bene 3.476. ἀγαθυνομένον, τό. La cosa buona — che è tale in quanto è partecipe della bontà assoluta —

συνορᾶν ἐχ τῶν ἀγαθυνομένων τὴν αὐτοαγαθότητα comprendere, riuscire a vedere la bontà in sè dalle cose buone r 293.

άγάπη = εξις και διάθεσις τῆς ψυχῆς amore = abito e disposizione dell'anima 5 64; amore cristiano, carità 3 852.

ἄγγελος: ἔστιν ἐγκοσμίων μὲν ἀγγέλων γένος εν τοῖς ἀληθέσι (a ispirare la mente dell'uomo) nella verità c'è un solo ordine di angeli universali. 5 69 v. Ps. Dion. Ar. Div. Nom. 684c.

ἀδύνατον: ἀναγχαίφ ἢ ἀδυνάτφ 2 118.; δεϊξις δι' ἀδύνατον dimostrazione per assurdo 1 63-66.

atδια: ἀτδια καὶ ἀεὶ ὡσαύτως ἔχοντα principi eterni ed immutabili r 858.

αίφεσις: παφόμοια τῆ τῶν Εὐχιτῶν αίφέσει principi simili a quelli dell'eresia degli Euchiti 5 131.

αἴσθησις: ἐν αἰσθήσει καὶ πληροφορία τῆς καρδίας nella sensazione e sicura coscienza del cuore 5 123. ἐπειδὰν τὰς αἰσθήσεις καὶ τὰς λέξεις καθάπαξ ἀφέντες μυστικῶς τῷ θεῷ συγγένησθε allorchè abbandonati completamente il senso e la favella vi unite misticamente con Dio i 306; — ἐφαπτόμεθα αἰσθήσει afferriamo col senso i 660; ἐπιστήμη καὶ αἴσθησις nozione e sensibilità 3 730.

αἰσθητής: ταῦτα τὰ αἰσθητά, questo mondo sensibile; τῶν καθέκαστα αἰσθητῶν dei sensibili particolari 1 469, 661.

αἴτημα, postulato; βελτίων μὲν ἀεὶ συλλογισμὸς ὁ ἔξ ἐλαττόνων αἰτημάτων τοῦ ἐκ πλειόνων il sillogismo formato di un più piccolo numero di postulati è sempre migliore di quello composto di più postulati 1 392.

αλτία, causa r 177; τοῦ ἐν τοῖς οὖσι καλοῦ θεός, Dio causa del bene che è nelle cose 3 294; πρώτην αἰτίαν (τῆς θεότητος), τουτέστι τὸν πατέρα καὶ μοναρχίαν ἔν ἡμῖν τὸ φανταζόμενον la prima causa della divinità, cioè il Padre e la Monarchia costituiscono in noi un solo concetto r 273; δεῖ τὰς προτάσεις τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ αἰτίας εἶναι

τοῦ συμπεράσματος occorre che le premesse del sillogismo apodittico siano cause della conclusione x 412.; τὴν αἰτίαν τοῦ μὲν πράγματος οὐδέποτε δηλοῦντα, τοῦ δε συμπεράσματος οὐ πάντοτε (il sillogismo dialettico) la causa sostanziale non la rivela mai, la causa della conclusione non sempre 1 849.; κατ' αlτίαν secondo, in rapporto di causa: αὐτοζωὴ ὢν ὁ θεὸς καὶ αὐτοσοφία κατ' αἰτίαν, καθ' ὕπαρξιν οὖτε αὐτοσοφία οὖτε αὐτοζωή — Dio essendo per sè vita e per sè sapienza secondo causa, non può essere per sè sapienza e per sè vita secondo esistenza i 757 ss. 784. 803. 807. 809; 3 187-188. per i vari rapporti κατά μέθεξιν, καθ' ύπαρξιν, κατ' αιτίαν Ι 761 ss.

αίτιον causa: ἀνάγκη μοι φαίνεται... τὸ ὑπερούσιον φῶς καὶ τὴν ὑπέρσοφον σοφίαν αϊτιον... τοῦ τοιούτου άγαθοῦ ὑπολαμβάνειν mi sembra necessario considerare la luce e la sapienza soprannaturali causa di questo bene 3 293. 271; 1 649. · τό: ποιητικόν αΐτιον τό ποῶτον άγαθόν causa efficiente il sommo bene 3 486; πρότερον (v.) I 603. 609 (ν. είδησις). 610, το αίτίω είναι: l'essere causa; la causalità άτοπον ώς ετερον έτέρω ύπολαμβάνειν ὑπάρχειν τῷ θεῷ τὸ αἰτίῳ είναι τοῦ αὐτοενός · è assurdo credere che l'essere causa del « di per sè uno » sussista in Dio come cosa diversa (dello stesso essere Dio) r 775.

αἴτιος: πῶς οἱ ἐν ἡμῖν λόγοι τῆς θείας ὑπερουσιότητος αἴτιοι ἀν εἴεν; in qual modo i concetti esistenti in noi uomini (della natura) potrebbero essere causa della divina supernaturalità? I 641.

ἀκατάληπτος: πᾶσι μαρτυρεῖται ἡ τοῦ θεοῦ οὐσία ἀκατάληπτος εἶναι da tutti è affermato che l'essenza di Dio è incomprensibile 1 801., 716.

ἀκατανόητος: αὐτοῖς τοῖς Χερουβὶμ ἀκατανόητον οὐσαν — τὴν ὑπεροχήν — (la divina superessenza) che è incomprensibile agli stessi Cherubini 3 460.

ἀκολουθία: prassi, procedimento: κατά την συλλογιστικήν ἀκολουθίαν

secondo il procedimento sillogistico r 413.

άπρα, τά: termini estremi καν το ὑπο των άπρων ἴσον ή τω ἀπο τῆς μέσης, ἀνάγκη τὰς τρεῖς εὐθείας ἀνάλογον είναι perchè vi sia uguaglianza dei termini estremi col termine medio occorre che le tre rette siano proporzionali. 1 512-513. 509.

ἀκτίς: τοσοῦτον ἔγένου τῶν παμφαῶν ἐκείνων ἀκτίνων: sei divenuto così circonfuso di codesti luminosissimi raggi 1 9., 442.

ἀλήθεια: verità — in senso universale — τοῦ μὲν οὖν ψεύδους τὴν αἰτίαν δαίμονες ἀποφερέσθωσαν, τῆς δ' ἀληθείας θεός: causa dell'errore siano riconosciuti i demoni, della verità Dio. 3 308. 559; in endiade con valore di agg. ἀρετῆς καὶ ἀληθείας κανόνας norme di vera virtù 5 135.

άληθής, τό: la verità particolare... τῶν νοημάτων ὧν περὶ έκαστον τυγχάνομεν έχοντες, τὰ μὲν είναι άληθή όσα αὐτῶν ἐκείνων τῶν δντων ἐφάπτεται, τὰ δὲ εἰδοιλικά τε καὶ φασματώδη καὶ ἀπατηλά, ἀπὸ δέ τινων συμβεβηκότων υποδυόμενα τάληθη καὶ αὐτὰ έκεῖνα προσποιούμενα είναι, ἀνάλογον ἔχοντα ἕκαστον πρός εκαστον τὸ άληθές, ὡς τὸ ἑκάστου εἴδωλον πρὸς αὐτὸ τὸ ὄν. dei concetti che noi ci formiamo su ogni cosa sono veri quelli che sono aderenti alle loro rispettive realtà, illusori fantastici e fallaci quelli che rivestiti di alcuni accidenti fanno credere di essere veri, ma che invece stanno ciascuno rispetto alla verità come ogni immagine sta rispetto all'essere reale 5 45-50-69. 106., v. ἄγγελος — 1 480., 2 131., 3 135. Φτινι τὸ ἀληθὲς βοηθεῖ, τοῦτο ἀληθές ciò che trova sostegno nella verità è verace 3 137, 147. 148. 302 alibi.
— ως = δικαίως: οὐδ' ἐν τούτοις άλ. ὑπὸ σοῦ ἐληλέγμεθα nemmeno su questi argomenti siamo stati da te accusati a ragion veduta 3 70.

άλληλουχία, reciproca connessione
— rapporto fra due termini e
nel caso particolare fra ὁ ἐνεογεία νοῦς καὶ τὰ ἐνεογεία νοητὰ

l'intelletto in atto e l'intelligi-

bile in atto 3 535. ἄλλος: «οὐχ ἐξ ἄλλου» «non da altri » — della terminologia teologica sulla Proc. dello Sp. S., τὸ τῆς διανοίας μεταβατικόν ἐκ τοῦ διανοεϊσθαι πρότερον ότι «οὐκ έξ άλλου» εὐθὺς συνάγει ὅτι « ἐϰ τοῦ πατρὸς μόνου» il passaggio dianoetico dalla iniziale concezione del «non ab altero» porta direttamente al(l'ammissione del) «a patre solo» 1 526. — τὸ πρὸς ἄλλον ἀεὶ εἶναι la natura relativa, l'insita relazione 1 896. — ως: ταῖς ἄλλως ἐχούσαις τρισίν (εὐθείαις) alle tre rette che siano in diverso rapporto 1 511. άλλο τε άλλος έχοντα instabili; 1 848 opp. a ἀεὶ ὡσαύτως ἔχοντα immutabili, costanti r 857-858.

ἄμεσος: (συλλογισμός) έξ ἀμέσων sillogismo formato su nozioni immediate 1 481. 866, 869. 888. --τα άμεσα κρείττω ή κατ' απόδειξιν le nozioni immediate sono migliori delle nozioni dedotte da dimostrazione r 774. — ως: in modo immediato, diretto, opp. ἐμμέσως: (ούδε σύ... εἴποις αν) τὰ μεν αὐτῶν κατηγορεῖσθαι τοῦ θεοῦ ἀμέσως, τὰ δ' ἐμμέσως nemmeno tu potresti dire se alcuni di quegli attributi sono immediati in Dio altri invece indiretti 1 300. έτερον καθ' έτέρου τῆς αὐτοαπλότητος έχείνης κατηγορούμενον ή αμέσως όλως ή έμμέσως un attributo di quella semplicità assoluta assume valore diverso secondo (si dica) che sussiste (in Essa) in modo assolutamente immediato o indiretto. r 307. τοῦ δὲ ἀμέσως τινὶ ὑπάρχοντος οὐδεὶς ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς γίνεται. άλλα μὴν τὸ οἴεσθαί γε μὴ άμέσως ὑπάρχειν τὸ πατρί καὶ θεῷ τὸ μόνω είναι προβολέα τοῦ ἄγίου πνεύματος, άλλ' είναί τι μέσον καὶ αἴτιον αὐτῷ τοῦ μόνον εἴναι προβολέα, μὴ λίαν ἤ πλημμελές; Su quel che a un soggetto sussiste in maniera immediata non si fa alcun sillogismo apodittico. Ma allora credere che l'essere il solo emanatore dello Sp. S. non sussista in Dio Padre direttamente, ma che dell'essere il solo emanatore vi sia per Lui una causa estranea — indiretta — non ti pare sia cosa sconveniente? 1 397 ss. — τὰ ὑπὸ ϑεοῦ ἀμέσως οἰχονομούμενα ὑπὲς ἀπόδειξιν είναι le operazioni personali di Dio trascendono la dimostrazione 3 656.

ἀμετάβλητος: immutabile. ἀλλ' δς (συλλογισμός) ἀν ή ἀληθής, εἴ γε περὶ ἀμεταβλήτου ἐστὶ πράγματος, ἀεί ἐστιν ἀληθής: ma il sillogismo che sia verace, se verte su un soggetto immutabile, è sempre verace r 903.

ἀμεταπείστως = indissuasibilmente — trad. non elegante, ma fedele —: διὰ τὸ δεῖν τοὺς πιστοὺς μᾶλλον ἀμεταπείστως πρὸς αὐτὸν ἔχειν per indurre i credenti a credere a quel (sillogismo) più indissuasibilmente x 345. 3 501.

ἀμφιβολία: — figura sofistica — doppio senso παφαλογισμός παφά τε την ἀμφιβολίαν paralogismo per amfibolia — doppio senso 3 77. ν. ἀμφίβολον.

ἀμφίβολον, τὸ: il doppio senso determinato, particolare, da distinguere da ἀμφιβολία doppio senso generico o la figura dialettica costituita dall' ἀμφίβολον 3 125.

ἀμφιζήεπής: (συλλογισμός) ἐξ ἀμφιζἡεπῶν sillogismo — formato su nozioni incerte. r 484. 848. 877. 890: v. sill. dial.

άναγκαῖον: necessario το —: elemento proprio, e quindi indispensabile del sill. apod., opp. all' ἐνδεχόμενον del sill. dial. είτε ἀναγκαῖον εῖη τοῦτο εῖτε ἐνδεχόμενον se ciò sia necessario o possibile r 861; 480. 858. 866. 868., 2 118.

άνακίονασθαι fondersi: ἡ γὰρ οὐ καὶ τὸ ἐφάπτεσθαι καὶ τὸ ἀνακίονασθαι τὰ σὰ ταῖτα, ὁμοίως τῷ συζυγεῖν διαβάλοι ἄν τις ἐπὶ νοῦ καὶ νοητῶν ἀκούων αὐτὰ λεγόμενα; forse che questi tuoi «ἐφάπ. καὶ ἀνακ.»— attaccarsi e fondersi— non potrebbero adottarsi con lo stesso valore di συζυγεῖν— congiungersi— quando si volesse parlare (delle relazioni) dell'intelletto e del pensato? 3 607 ss.— 588.

ἀνάπρασις mescolanza 3 581. v. συζυγία.

ἀνάλογον proporzionale αἱ ἀνάλογον τρεῖς εὐθεῖαι tre rette proporzionali τ 508. 513. — ἀνάλογον ἔχειν essere in rapporto — ἀν. ἔχοντα ἔχαστον πρὸς ἕχαστον τάληθές (parvenza esteriore) che è in rapporto alla corrispettiva realtà (dell'essere) 5 49.

ἀναλυτικός, ἡ μέθοδος metodo, procedimento analitico 1 832, 3 205. ἀνάστασις: τῶν νεκρῶν la resurrezione dei morti 2 141.

ἄνοδος: ascesa ἀπὸ τῶν κτισμάτων ἐπὶ τὸν δημιουργὸν dalle cose create al creatore x 943.

ἀντιστρέφων: ἀντιστρέφοντα κεφάλαια termini convertibili 3 145. ἀντίστροφον, τό: la maniera, condizione o lo stato inverso 1 512.

ἀνυπόστατον: inesistente. (ταῦτα) ἀνυπόστατά ἐστιν ἢ μετέχει τινὸς ὑπάοξεως: queste cose sono inesistenti o partecipano di una certa sussistenza I 671.

ἄνωθεν: desursum, di origine celeste: λόγος ἄνωθεν da distinguersi dal καθόλου λόγος nozione universale. I 470.

ἀνώνυμος indefinibile, τὸ ὑπερούσιον καὶ ἀνώνυμον ἀγαθον. Il Bene soprannaturale è ineffabile 3 475.

ἀξίωμα: assioma. οὐδεὶς ἀποδεικτικὸς συλλογισμὸς ἐπικειρεῖ πρώτην ἀρχὴν καὶ ἄξίωμα δεικνύναι nessun sill. apod. tende a dimostrare un principio primo e un assioma 1 350. — ὅπερ ἐστὶ τοῖς γεωμέτραις... ἀξίωμα, τοῦθ' ὑμῖν ὑπάρχει ἑκάστη τῶν ἀποφάνσεων, quel che per i geometri è l'assioma, per noi sono ciascuna delle rivelazioni 1 355. — αὐτόπιστον l'ass. è credibile di per sè 2 130., 105. 197. 224.

ἀπειρία infinità. — τοῦ θεοῦ τῷ θεολόγῷ καταληπτὸν εἶναι essere comprensibile al teologo l'infinità di Dio 3 467 (per il commento alla frase e il suo significato ortodosso v. id. 461-473).

ἀπερινόητος: ἃ περὶ θεοῦ... ἀπερινόητα μένει καὶ ἀκατάληπτα i misteri divini che rimangono inintelligibili e incomprensibili 1716.

ἀπερίτρεπτος: ὅ τινι τὸ ἀληθές βοηθεῖ τοῦτο ἀληθές καὶ ἀπερίτρεπτον ciò che viene sostenuto dal vero è anch'esso vero e incontrovertibile 3 137:

άπλότης, ή: sincerità 7 1., άπλότητα... οὐκ οἴει τὴν τῶν λόγων πρὸς τὰ ἐν διανοία δμολογίαν; non credi che la sincerità consista nella corrispondenza delle parole al

pensiero? 7 4.

άπλῶς assolutamente: ὁ ἀποδεικτικός συλλογισμός πάσιν άπλώς δοκεῖ είναι άληθής il sill. apod. appare vero assolutamente a tutti — a tutti senza distinzione — 1 403; άλλὰ καὶ ἡ μονὰς καὶ ἡ τριὰς πᾶσιν ἁπλῶς ἄγνωστον ma anche la monade e la triade (divina) sono a tutti assolutamente inintelligibili 1 707; —  $\tau \delta$ , il senso assoluto, il « sic et simpliciter », in rel. con τὸ πὴ «secundum quid» sotto un certo aspetto: τοιοῦτος μέν ούν ο συλλογισμός · παρακρούεται δὲ παρά τὸ πη καὶ άπλῶς δ γὰο πη εἴπον αὐτός, ὡς άπλῶς εἰοημένον ἔκλαμβάνει siffatto è dunque il tuo ragionamento, ma esso è sbagliato e « in senso assoluto» e «sotto un certo aspetto» perchè quello che io ho detto «sotto un certo aspetto» esso lo considera come detto «in senso assoluto» 3 58 ss.; 125. 322. 335.

αποδεικτική, ή, la capacità dimostrativa dell'uomo ὑπὲς τὴν ἐμὴν ἀποδεικτικὴν είναι τὸ θεῖον il divino trascende la mia capacità dimostrativa 3 513., 516. 518.

αποδειπτικός, dimostrativo, apodittico (sill.). x 327. 344. alibi passium in 1. 2. 3. — ἀπ. ἡ μέθοδος metodo, procedimento apodittico 1 831, — τὸ ἀπ. ὁν είναι apoditticità, dimostrabilità: δ σὸ φὴς ἀποδειπτικότατον είναι οἱ μόνον ἀποτυγχάνει τοῦ ἀποδειπτικὸν είναι, ἀλλ' ἤδη πρὸς τῷ ἀσυλλόγιστον είναι καὶ τὸ ἐν ἀρχῆ αἰτεῖται quel (sill.) che tu dici essere apodittico al massimo grado non solo non consegue l'apoditticità, ma accusa l'irrazionalità e pecca per petizione di principio, 1 501. — ὡς: οὐκ ἔπτυγχάνει τοῦ ἀπ.ῶς συλλογίζεσθαι non perviene

a un ragionamento apodittico 1 351.; ἀλλ' εἰ μὲν τοῦτο πῶς ἀποδειπτικῶς περὶ αὐτὰ ἔχεις; Ma se è così, come su questi problemi puoi procedere apoditticamente? 1 688. Per altro v. συλλογισμός.

αποδεικτός: dimostrabile, ή θεία οὐσία μὴ ἀπ. ή: la divina essenza è indimostrabile 1 673. 3 805., πῶς ἀποδεικτά μὴ ὄντα γε έπιστητά; come ciò può essere dimostrabile dato che non è conoscibile? 1 717. τὸ ἀποδειχτὰ εἶναι la dimostrabilità: ἡ τῶν πατέρων περὶ τοῦ ἀποδεικτά είναι τὰ θεῖα δόξα ασυγκρίτως ύπερέχει τοῦ κατ' 'Αριστοτέλην ὑπὲο ἀπόδειξιν l'opinione dei (santi) Padri sulla dimostrabilità delle cose divine è incomparabilmente al di sopra della (teoria) della trascendenza aristotelica. 3 723.

ἀπόδειξις: dimostrazione. διττὸν τὸ τῆς ἀποδείξεως ὄνομα κοινῶς τε και ίδίως λεγόμενον duplice è il nome della dimostrazione: il comune e il propriamente detto sill. apod. — 1 311., 2 33. 3 368. 405. 824. — κατά μέν τὸ ἔτερον συγχωρώ τούς περί θεοῦ λόγους αν ὦσι συλλελογισμένοι καὶ ἀληθεῖς, άποδεικτικούς συλλογισμούς όνομάζεσθαι... κατά δὲ τὸ ἔτερον, περί οὖ μοι ὁ πᾶς λόγος, οὐδενί φημι τής τοιαύτης προσήκειν προσηγοgίας secondo l'uno (il comune) convengo che le dissertazioni teologiche, che siano ben ragionate e giuste, siano chiamate sillogismi apodittici; però secondo l'altro — inteso nel senso proprio aristotelico —, sul quale tratta tutta la mia opera, io affermo che a nessun sillogismo teologico convenga simile denominazione (di sillogismo apodittico) 3 406 ss. alibi passim frequenter in 1. 2. 3. τὰ περὶ θεοῦ πάγτα ἀνώτερα πάσης ἀποδείξεως le proprietà divine sono tutte al di sopra di ogni dimostrazione τ 824. — φαίνη δὲ διασύρων τῶν παλαιῶν οι τἦν ἀπόδειξιν έπι των θείων απηγόρευσαν: ti ridi manifestamente degli antichi i quali rinunciarono alla dimostrazione sulla divinità 1826, -- ἐπὶ μὲν γὰς τῶν

φυσικών, όταν τι δεικνύωμεν αὐτοῖς ὑπάρχον, διὰ τῶν ἡμῖν ὑπαρχουσῶν κοινῶν ἐννοιῶν, ἐξ αἰτίων οίόμεθα τὰς ἀποδείξεις πεποιηπέναι allorchè facciamo delle dimostrazioni sulle proprietà dei fenomeni naturali — e ci basiamo perciò — sulle idee universali in noi esistenti, noi siamo dell'avviso di condurre le dimostrazioni — partendo — dalle cause 1 648 ss. περὶ πάντων πιστεύειν ων έξιχνεῖται ἀπόδειξις su tutto credere — solo — a quello che può essere dimostrato 3 658. ούκ ἐν πᾶσιν ἀποδείξεις ζητεῖν χρή, άλλ' ἔστιν ἃ τῶν μεγάλων πιστὰ ήγετέον και χωρίς αποδείξεως non in tutto bisogna esigere la dimostrazione; ma vi sono asser-zioni dei grandi (Padri) da accettarsi per fede e che non sono dimostrabili 3 633 ss. 777. 794. — ὑπὲρ ἀπ. ιν: trascendente la dimostrazione τῶν μέν έλλήνων άξιούντων ύπες απόδειξιν είναι τὰ θεῖα νομίζεσθαι poichè i filosofi greci (i pagani) consideravano la divinità come trascendente la dimostrazione 3 708-748; πῶς οδν έγὼ κατ' Αριστοτέλην φημί είναι ὐπὲρ ἀπόδειξιν τὰ θεῖα, δς ούδαμοῦ φαίνεται τοῦτο λέγων; come dunque io dico che i problemi teologi trascendono la dimostrazione — basandomi su Aristotele se questi manifestamente non dice nulla di ciò? 3 755. — τὸ ὑπὲο ἀπ.ιν: la trascendenza, la trascendentalità sulla dimostrazione — nel senso comune e non di quello da Aristotele attribuito alle idee e realtà che si sottraggono ad ogni classificazione o categoria. --- èv τοῖς χριστιανῶν τὸ ὑπέρ ἀπόδειξιν la trascendenza sulla dimostrazione dei dogmi cristiani 3 764., 8οι. — αί ἀπ.εις: la scienza apodittica είναι γάρ την τούτων περί τῶν θείων ὑπόληψιν τὴν τῶν ἀποδείξεων αὐτὰ ἐξαίρουσαν: sulle questioni teologiche essi hanno infatti la concezione che mira a sottrarre queste alla scienza apodittica 3 715. 717., τὰ χριστιανών δόγματα πρό των αποδείξεων τιθέναι anteporre i dogmi cristiani alla scienza apodittica 3 798. -- εις, αί, τῶν μαθηματικον 2 189.

ἀποκατάστασις: restaurazione. τῆς μελλούσης... ἀπ.ως τοῦ κόσμου della futura restaurazione del mondo 2 140.

ἀποτέλεσμα, τό: termine, fine. τὸ μέν ἐστι ἀρχή, τὸ δὲ ἀποτέλεσμα è principio e fine 6 19.

ἀπόξόητος, ον: ineffabile. ...μὲ κατειρωνευόμενον τῶν τῆς ἀποξόήτου σοφίας πατέρων εἰσάγεις: mi presenti come se avessi fatto dell'ironia sui Padri dall'ineffabile sapienza 3 343-344.

ἀπόφανσις rivelazione. θεῖαι ἀπ.εις: sacre, divine riv. I 303; ὑμετς, οἱ ἔργφ τὰς θείας ἐμφάσεις νοερῶς δεχόμενοι voi che di fatto ricevete intellettivamente le divine rivelazioni I 305; — ὡς ἀρχῆ αὐτῆ (τῆ ἀποφάνσει) χρῆσθαι valersi della rivelazione come principio — primo nel sill. — I 369. — ὅπερ ἔστὶ τοῖς γεωμέτραις ἀρχὴ καὶ κοινῆ ἔννοια καὶ ἀξίωμα, τοῦθ' ἡμῖν ὑπάρχει ἐκάστη τῶν ἀποφάνσεων: quel che per i geometri è un principio, una nozione comune o un assioma così per noi è ogni rivelazione. I 360. — alibi passim in I. 2. 3.

άπτομαι: παρὰ τῶν ἄπροις ἡμμένων θεολογίας παρειλήφαμεν lo abbiamo appreso dai sommi teologi r 811.

ἄριστον, τό: 3 570; 5 95. — τὰ -α: περὶ τῶν καθ' ἑαυτῶν ἀρίστων del bene in sè 3 177.

άρχετυπία forma primitiva. πρός δὲ ἀτυπώτους καὶ ἀπλᾶς καὶ ἀΰλους ἀρχετυπίας a non modellate, semplici e immateriali forme primitive r 381.

ἀρχή: princípio — razionale. — ή πρώτη καὶ ἀξίωμα 1 350; 2 232. — ὰς πρὸς τὰς οἰκείας 2 100. 234; — αὶ τοῖς γεωμέτραις: leggi geom. 1 355; 2 91. 93. — ἡ τῆς ἀποδείξεως 1 665. 916.; — αὶ τοῦ ἀποδείξεως τ 665. 916.; — αὶ τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ 1 420.; — τὸ ἐν ἀρχῆ: πρὸς τῷ ἀσυλλόγιστον εἴναι καὶ τὸ ἐν ἀρχῆ αἰτεῖται oltre alla illogicità (il tuo sillogismo) pecca per petizione di principio 1 502. — principio teologico: ἡ μία ἀρχὴ il principio unico = μοναρχία

(ν.) Ι 119. 150. 177. — τῶν ὄντων: principio degli esseri, Dio 1 148. 166 ss. passim. — principio ipostatico di derivazione 1 166-173ss. passim. —: «ἡ ἐκ τῆς ἀρχῆς άρχή» principium a principio: κατά τὸ θεογόνον secondo la generazione in Dio 1 162.; δημιουςγική id.; 1 81. 91. 168. — ; δύο άρχαι τ 116 = άρχη και άρχη τ 144 passim usque ad 225. — : ἡ πρώτη και δευτέρα άρχή 1 92. — : μία έκ δύο συνιοῦσα ἀρχῶν un unico principio formato da due Persone due principi 1 92.— ; τρεῖς άρχαί τ 179. 181. — άπλῶς principio assoluto 1 174. 176.

ἀρχικώτατα = πρώτιστα : primordiali 1 297.

ἄσκησις vita ascetica 6 9.

ἀσυλλόγιστος: τὸ ἀσυλλόγιστον εἴναι: irrazionalità r 503 (v. ἀποδεικτικός). — ως ἔχειν πρὸς τὸ ζητούμενον procedere irrazionalmente sull'argomento d'indagine r 863.

ἀτύπωτος — ους ἀρχετυπίας (v.) 1 381.

ἄϋλος: -ου φωτὸς νοεροῦ d'incorporea luce intellettiva r 290. —
 -ους ἀρχετυπίως immateriali forme primitive r 381. — -ως ἔχειν: possedere astrattamente (τοὺς λόγους:) r 600.

αὐτοαγαθότης: « ipsamet bonitas » (Ps. Dion. 636°): ἐπ τῶν ἀγαθυνομένων τὴν αὐτοαγαθότητα dalle cose buone - rese buone - la bontà in sè r 293.

αὖτοαπλότης: semplicità assoluta
- attribuito di Dio - 1 307.
(ν. ἀμέσως).

αὐτοέν, τό: οὐχ ἕτερόν ἐστι τὸ αὐτοὲν τῆς τοῦ θεοῦ ὑπάρξεως, ἀλλ' αὐτὸς ὁ θεὸς ἐστὶ τὸ αὐτοὲν καὶ τοῦτό ἐστιν ἡ τοῦ θεοῦ ὑπαρξις, τὸ εἶναι αὐτοέν: l'unità assoluta non è diversa dalla sussistenza di Dio, ma Dio stesso è l'unità assoluta: perchè questa è l'essenza di Dio, l'essere unità assoluta τ 747 ss. 771. — τὸ αἰτίω εἶναι τοῦ αὐτοενός l'esser causa dell'unità assoluta τ 776. κατ' αἰτίαν τῷ αἴτιος καὶ ὑποστάτης εἶναι καὶ αὐτοῦ τοῦ αὐτοενός: l'esser autore e creatore dell'unità assoluta sussiste in Dio

stesso in rapporto di causa r 757

αὐτοζωή, ἡ: vita assoluta, la vita in sè ἐπ τῶν ζωοποιουμένων τὴν αὐτοζωήν — συνορᾶν — comprendere dalle cose viventi (vivificate) la vita in sè — la vita assoluta i 294. — αὐτοζωὴ ὧν ὁ θοῦ καὶ αὐτοσοφία κατ αἰτίαν: essendo Dio vita assoluta e sapienza assoluta secondo causa i 761.

αὐτόπιστος: τοῖς αὐτοπίστοις λογίοις ώς ἀρχαῖς καὶ ἀξιώμασι χρῆσθαι servirsi delle scrifture (in quanto di per sè credibili) come principi ed assiomi 1 931, τὰ αὐτόπιστα ἄξιώματα gli assiomi di per sè credibili 2 130.

αὐτοσοφία sapienza assoluta, di per sè sapienza κἂν λέγης τὸν υἰόν... κᾶν θεὸν κᾶν αὐτοσοφίαν anche se chiami il Figlio, Dio e sapienza assoluta 1 126. 303. 761.

βέλτιστον, τό: τῶν ποοφαινομένων τὸ βέλτιστον l'apparenza migliore 5 94

γένεσις: τοῦ κόσμου creazione del mondo 2 140.

γεννήτως: δ μὲν πατὴς πηγή ἐστι καὶ ὡς γεννήτως καὶ ὡς προβολεύς il Padre è fonte e come genitore e come emanatore i 230, 365: μόνον τὸν πατέςα γεννήτοςα καὶ προβολέα solo il P. è generatore ed emanatore. i 362.

γένος: ἀγγέλων 5 69. — δαιμόνων 5 7<sup>1</sup>.

γεωμέτοης: -αις ἀρχὴ καὶ κοινὴ ἔννοια καὶ ἀξίωμα ciò che per i geometri è il principio, la nozione comune e l'assioma r 354, 3 258.

γεωμετρία: πιστότατα μὲν καὶ σαφέστατα τῶν κατὰ φιλοσοφίαν τὰ κατὰ γεωμετρίαν τυγχάνει ὄντα, τούτων δὲ πιστότερα τὰ τῶν λογίων νομίζεσθαι ἀξιῶ: le più vere ed evidenti acquisizioni filosofiche sono quelle della geometria, ma io credo di reputare le rivelazioni delle Scritture ancora più credibili di queste 3 504.

γνώριμος: -ον φύσει noto per natura 1 420. 423. 426. 428 = γν. ἀπλῶς naturalmente noto 1 916. — χαqiti: si δὲ ὑμῖν τοῖς πεφωτισμένοις γνωριμωτέρα τυγχάνει οὐσα ἡ ἐλάττων πρότασις ἡ τὸ συμπέρασμα, οὐ φύσει τοῦθ' ἡγεῖσθαι χρή, ἀλλὰ χά-qiti se per voi (Esicasti) illuminati la premessa minore è più nota della conclusione, questo bisogna considerare (come concesso) non per natura, ma per grazia i 427-429. — ότατος: i 313.

γνῶσις: 1 630; τὰ περὶ τῶν διαφόρων γνώσεως le opinioni sui diversi problemi della conoscenza 3 314; τὰ πρῶτα θεῖα ὑπὲρ τὴν ἀνθρωπίνην γνῶσιν la suprema divinità è al disopra dell'umana possibilità conoscitiva 3 316. θεοῦ 3 339.

γνωστικός: -ῶς ἔχειν τους οὐσιώδεις λόγους possedere le idee sostanziali per virtù speculativa r 601-603. 608.

δαίμων: spirito. — ων γένος 5 71; τοῦ μέν οὐν ψεύδους τὴν αἰτίαν δαίμονες ἀποφερέσθωσαν, τῆς δ' ἀληθείας θεός επεί καί αὐτοὶ οί δαίμονες, κατὰ τὸν μέγαν Διονύσιον, δ μέν είσιν άγαθοί είσι καὶ ἐκ τοῦ άγαθοῦ καθ' δ δὲ οὐκ εἰσί, κατὰ τοῦτο πονηροί causa dell'errore si riconoscano dunque i demoni, della verità Dio: perchè i demoni stessi, secondo il grande Dionigi, per quel che sono sono buoni e hanno origine dal bene; invece sono cattivi proprio per quel che essi non sono 3 308-311. δαιμόνων τε πρός αύτὴν συνουσιώσεις καὶ φώτων διαφοράς πυϟϟῶν τε καὶ λευκῶν fusioni in essa (anima) di demoni e varietà di luci, bianche e rosse. 5 118.

δείξις = (ἀπόδειξις κοινή ή) ἐπὶ πάσης ἀπλῶς ἡστινοσοῦν δείξεως λέγεται (dimostrazione comune che si ha) in qualunque siasi pura trattazione dimostrativa i 312.

— ἐπ τῶν ἡπιστα ἡμῖν ὁμολογουμένων ποιεῖσθαι τὰς τοῦ προκειμένου δείξεις: procedere nelle dimostrazioni sul tema proposto, da premesse minimamente accettate da noi i 880.

δι' ἀδύνατον (ν.) i 63. 66.

δεσπότης: καὶ τελευταΐον συνάφεια έντὸς τοῦ ὀμφαλοῦ τοῦ ἡμετέρου

δεσπότου πρὸς τὴν ψυχὴν e infine l'unione dentro l'ombelico del nostro Signore con l'anima 5 123.

δηλούμενον, τό: significato, senso: ὑπὸ τῶν τοιούτων φωνῶν 1 696; τῶν ὑπὸ τούτων τῶν φωνῶν πρώτως δηλουμένων ἐπὶ μόνου ὑεοῦ dei significati primordiali di queste parole riferite a Dio solo 1 703.

δημιουργέω: τοῦ δημιουργήσαντος τὰς ἐχείνων ψυχὰς καὶ τοιαύτας ποιήσαντος οἶας περὶ τηλικούτων ἀληθὲς δύνασθαι λέγειν di chi ha creato le loro menti e le ha fatto tali da essere in grado di poter dire il vero su argomenti di tal genere 3 300.

δημιουργικός -ή, (ἀρχή): principio creatore i 163; ἀπὸ τοῦ δημιουργικοῦ voῦ dall'intelletto creatore i 470. 602. ἔπειτα καὶ ἐν τῷ δημιουργηκῷ νῷ τῷ ἔνιαίως καὶ ἀδλως ἄπαντας συνειληφότι καὶ προειληφότι τοὺς τῶν ὄντων λόγους, καὶ ταῦτα ἐνιαίως ἔνεστί τε καὶ προένεστιν: inoltre anche nella mente demiurgica esistono e preesistevano singolarmente gli esseri e le cose, le idee dei quali essa ha singolarmente concepito e preconcepito i 561.

δημιουργός: αἄν δημιουργόν τῶν ὄντων λέγης τὸν υἱόν, (τοῦτο) ἐκ τοῦ πατρὸς ἀξξήτω τρόπω εἶληφότα ἔχειν: e se dici il F. creatore dell'universo, questa proprietà — che tu Gli affermi — I'ha presa in maniera ineffabile dal P. I 125.

διάζευξις: -εις τινές τεφατώδεις καὶ αύθις συζεύξεις νοῦ πρὸς ψυχὴν παρεδίδοντο riferivano (degli esicasti) di certe straordinarie disgiunzioni seguite da congiunzioni della mente con l'anima 5 117.

διάποσμος: παντὸς τοῦ νοεροῦ καὶ νοητοῦ διαπόσμου (τὸ πρῶτον ἀγαθόν): il primo bene di ogni ordine intellettivo e intelligibile 3 487.

διαλεκτικός: συλλογισμός (v.). εἰ ἐθέλω σκέψασθαι ὁποῖοί τινές εἰσιν οἱ γεγενημένοι συλλογισμοί, ὁρῶ τούτοις αὐτομάτως διαλεκτικοὺς ἄπαντας γεγενημένους τῷ τοὺς μὲν

τοῦ διαλεκτικοῦ διορισμοὺς ἄπαντας έχειν, τῶν δὲ τοῦ ἀποδεικτικοῦ πολλῶν ἐνδεῖν: se mi metto ad osservare il carattere dei sillogismi (da noi) costruiti, vedo che essi diventano tutti automaticamente dialettici perchè hanno tutte le caratteristiche del dialettico e mancano invece dei molti requisiti dell'apodittico 1 495. -ως: τούτο γάο έστι τὸ διαλεκτικῶς πρός τινας διαλέγεσθαι, τὸ ἐξ ών αύτοὶ συγχωροῦσι ποιεῖσθαι πρὸς αὐτοὺς τὸν λόγον: perchè disquisire dialetticamente con alcuni significa proprio questo: condurre la discussione con loro sui principi che essi stessi ammettono 3 830.; 840 passim.

διανοέω: έκάστου τῶν κτισμάτων, καθ' έαυτὸν διανοουμένου: di ogni cosa del creato intesa in sè r

94I.

διάνοια: opinione, giudizio 5 89; pensiero 7 5., x 14. 159. 882. 3 142. facoltà intellettiva τῆς έμῆς έξελὼν διανοίας superando la mia fac. int. 3 182, 5 116. mente: τὸν οὐσιώδη τῆς σφαίρας λόγον ον έν τῆ διανοία ἀΰλως ἔχομεν l'idea essenziale della sfera che possediamo in maniera astratta nella mente 1 579, 661. 684. 284 — pensiero - nel suo atto coordinatore -: τὸ τῆς διανοίας μεταβατικόν il passaggio dianoetico r 525 — pensiero come facoltà intelligendi -: หะหนθαρμένοι την διάνοιαν purificati nella facoltà di intendere 1 288. - pensiero = il pensato espresso oralmente e per iscritto, concetto: τἢ τοῦ συγγράμματος διανοία al pensiero del trattato. 3 345. significato: οὐ κατὰ τὴν τῶν παλαιῶν ἐκλαβὼν διάνοιαν: non prendendone – della parola – il significato dato dagli antichi 3 324. opinione: εἶ τις ίκανῶς κατανοήσοι τὰς ἀμφοτέρων περὶ τῶν αὐτῶν διανοίας, εὐρήσει τὰς αὐτὰς οὖσας: se alcuno esamina a dovere le opinioni dell'uno e dell'altro su gli stessi problemi, constaterà che esse sono le stesse 3 851, senso comune di discernimento - inferiore a voos 5 116 — intenzione, scopo: 2 37, 3 182, 5 102, 8 3.

διαφορά: distinzione; differenza.
την προσωπικήν αὐτῶν διαφοράν:
la loro personale distinzione 2
74.; πλείονι διαφορῷ διέστηκε τὰ ὅντα πάντα ἀπό τοῦ ποιήσαντος
per la grandissima differenza che distingue le cose create dal creatore 2 209.

διεξοδικώς: τοὺς ἐν ἡμῖν οὐσιώδεις τῶν ὄντων λόγων εἰ καὶ ἀῦλως, ἀλλὰ μεριστῶς καὶ διεξοδικῶς τυγχάνομεν ἔχοντες le idee sostanziali degli esseri sebbene astratte no riusciamo tuttavia a formarcele progressivamente e per procedimento discorsivo I 600.

δίκαιον: αὐτὸ τὸ δίκαιον giustizia in sè: ὁ γὰο δίκαιος ἄνθοωτος, ἄνθοωτος ἄνθοωτος, ἄνθοωτος ἄνθοωτος οὐ μὴν αὐτός ἐστιν αὐτὸ τὸ δίκαιον οἱ οὐχ ἔτερόν τι ὂν δίκαιόν ἐστι: infatti l'uomo giusto, essendo uomo, per la partecipazione ad essa giustizia è detto per derivazione giusto, ma non che egli sia la giustizia in sè la quale è giusta non essendo un qualcosa di diverso da quello che è 1 732. 735.

δικαιοσύνη: έξις καὶ διάθεσις τῆς ψυχῆς 5 58: τ 733: δίκαιον (v.).

διορισθέντα, τά: le definizioni, le norme ἄπαντα τὰ διορισθέντα περὶ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ: tutto quello che è stato definito sul sill. apod. 1 324.

διορισμός: caratteristica, nota distintiva 3 61; τῷ τοὺς μὲν τοῦ διαλεκτικοῦ διορισμοὺς ἄπαντας ἔχειν: con l'avere tutte le caratteristiche del sill. dialettico

1<sub>,498</sub>.

διττόν, τό: duplicità τὸ — τοῦ μοναδικοῦ duplicità d'aspetto dell'essere come unico i 535. παρὰ τὸ διττόν – ὁ λόγος σου –
ἡμᾶς παρακρούεται: questo tuo
ragionamento inganna per l'ambiguità i 535. — agg. avv. λόγον
διττὸν κατανοήσας avendo inteso
la parola in doppio senso 3 364.

δόγμα, τό: dogma cristiano: 2 14.
18; οὐν ἄρα θέμις χριστιανοῖς τὰ
τῆς εὐσεβείας αὐτῶν δόγματα συλλογισμοῖς ἀποδεικτικοῖς καὶ κοιναῖς ἐπιτρέπειν ἐννοίαις non è le-

cito ai cristiani sottoporre i dogmi della loro religione ai sillogismi apodittici e affidarsi alle nozioni comuni 2 147., 3 684; 779. 785. — τὸ τῶν Λατίνων δόγ. 3 137. — θεσπέσιον: divina massima. 5 41; — dottrina 5 115; 3 757.

δόξα — congettura 1 661., 5 116. — opinione 7 17. — reputazione 3 732.

δοξαστός, opinabile, rapportato a ἐπιστητός: ἔτι δεῖ τὴν πρότασιν τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλ. ἐπιστητὴν εἶναι καὶ οὐ δοξαστὴν μόνον: inoltre occorre che la premessa del sill. apod. sia conoscibile e non semplicemente opinabile 1 434.

δοξοσοφία: presunta virtù 5 73. δοξοσοφία: presunta, falsa sapienza

5 72.

δράμα = δραματουργία 3 783.

δραματουργία messa in scena. τοιαύτη μέν οὖν δραματουργία ὑπὸ τῆς σῆς διανοίας κατὰ τοῦ μηδὲν ἡδικηκότος σε μεμηχάνηται: siffatta messa in scena è stata architettata dal tuo cervello contro chi non ti ha fatto alcun torto 3 740.

δύναμις: ἐπὶ τῆς γνωστικῆς τοῦ νοῦ δυνάμεως: sulla facoltà conoscitiva dell'intelletto 3 233; possibilità d'essere (nelle re-lazioni) πρὸς ἄλληλα την ἑαυτῶν δύναμιν έχοντα (πρός τι): relazioni aventi ciascuna neli'altra la propria possibilità d'essere 3 532. — potenza attiva (teol.) πατρός καὶ νίοῦ... μία ἐστὶ καὶ δύναμις: il P. e il F. hanno anche la stessa potenza attiva r 535. — ει potenzialmente : ὑπὸ δύο ανθοώπων δυνάμει φησί τὸ πράγμα γεγενήσθαι: dice che la cosa è stata fatta potenzialmente da due uomini 1 105. 109. 115. 117 passim alibi.

εἴδησις cognizione ἐξ αἰτίου φαμὲν τὴν εἴδησιν λαμβάνειν noi diciamo di prendere cognizione (di una cosa col conoscere la) causa (della cosa stessa) 1 610.

είδητικός: ideale 1 792.

είδος, τό: specie, forma r 3; forma sostanziale; κατά μέθεξιν προϋπάρ-

χοντος τινὸς εἴδους per partecipazione di una preesistente forma sostanziale I 756.

εἰδωλικά, τά: cose immaginarie e quindi φασματώδη καὶ ἀπατηλά 5 46.

εἴδωλον, τὸ: simulacro, distinto o contrario alla realtà αὐτὸ τὸ ὄν. 4 37., 5 43. 49. 51. 66. 83., 3 560.

εἰκών: immagine r 601. 610. — τῶν ἔξηρημένων θείων immagini della trascendente divinità 3 542. 544. — ὥσπερ ἄν εἴ τις εἴποι ὁρᾶν τὸν ὁεῖνα τὴν ἐκείνου ὁρῶν εἰκόνα come se uno dicesse di vedere il tale solo perchè vede la di lui immagine 3 545.

είναι: αὐτὸ τὸ είναι τ 124; ὁ γὰρ ὑποστησάμενος καὶ εἰς τὸ είναι παραγαγὰν αὐτόν τε τὸν ἀριθμὸν καὶ τὰ ἀριθμούμενα: chi infatti ponga l'ipotesi e rapporti all'essere il numero e le cose che partecipano del numero 1 790.

είς: ἄλλο τι ὑπολαμβάνεις είναι τῷ θεῷ ἔνί τι είναι καὶ θεῷ είναι ἢ ταὐτόν; ή τοι δ θεὸς ἄλλο τι ὢν κατ' οὐσίαν εἶτα ἕν ἐστιν, ἢ αὐτὸ τὸ ἔν ἐστιν ὁ θεὸς ὅ, οὐχ ἕτερόν τι ὄν, εν έστιν, άλλὰ μόνον εν, άπηλλαγμένον μὲν πάσης ἄλλης ὁντότητος ..; credi tu che l'unità divina e la divinità siano qualcosa di diverso o la stessa cosa? o che Dio essendo qualcosa di diverso secondo sostanza è conseguentemente uno? oppure Dio è l'uno stesso che non essendo un qualcosa di diverso dall'uno è uno, e soltanto uno, astratto da ogni altra entità ? 1 724. 727. — τὸ ἕν: il singolo 3 568. – 3 600. passim alibi. — ένί τε είναι: unità 1 729. – agg. ή μία πρόνοια la nozione unitaria 3 568.

έκπόρευσις: processione (dello Sp. S.): passim in 1. 2. 3.

έλάττων: ἡ πρότασις la premessa minore I 422.

ἔλεγχος: — ων σοφιστικῶν confutazioni sofistiche i 534.; — 3 33. ἔστι δὲ οὐκ ἔλεγχος, ἀλλὰ παρὰ τὴν τοῦ ἐλέγχου ἄγνοιαν παραλογισμός: non è una confutazione, ma un paralogismo per «ignorantia elenchi» 3 34.

ελλην: — ἀν καθαρῶς (Barlaam) essendo un vero pagano 3 734.

ἔμφασις. — εις θεῖαι divine apparizioni 1 305.

ἔμψυχα, τὰ: animali, regno animale 2 213.

ἐνανθρώπησις: — ως μυστήριον mistero dell'Incarnazione 2 143.

ἐναντίον, τό: 1 997: 2 107. — α, τά: 3 729.

ἔνδεχόμενον: — possibile r 393, 484; — contingente, sin. «δυνατόν» opp. ἀναγκαῖον r 890. — τό: il possibile (v. συλλ. διαλ.) r 848 alibi passim.

ἐναντιούμενος: — νον τοῖς πατράσι (με) εἰσάγεις: tu mi presenti come oppositore ai (SS.) Padri 3 628.

ἐνέργεια: δ κατ' ἐνέργειαν νοῦς l'intelletto agente 3 538. — α: τὰ ἐνεργεία νοητὰ l'intelligibile in atto 3 533. ss. passim.: ν. νοῦς, νοερός, νοητός, δύναμις.

ένιαίως: individualmente, singolarmente r 562. 602.

ἔννοια nozione: passim 1. 3. v. ἀπόδειξις, συλλογισμός, λόγος. — ποινὴ nozione comune = καθόλου λόγος nozione universale 1 465-467.

ένόω: ὅταν ένωθῆτε ταῖς παμφαέσιν ἀπτῖσιν quando vi unite con i luminosissimi raggi 1 442.

ἔνστασις: opposizione, ostacolo 1 142.

έντελέχεια v. ένέργεια = forma.

έντολή: φυλακή τῶν ϑείων ἐντολῶν osservanza dei divini comandamenti 3 166.

ἔνυλος: ἐπὶ δὲ τῶν ἐνύλων καὶ φυσικῶν τὸν εἰκότα προϊστασθαι λόγον ἀποφαινομένους (ὅταν τούτους θεάσωμαι): quando osservo questi che mostrano di preferire il ragionamento che si adotta nelle dissertazioni fisiche i 834., 3 207.

ἔνυπάρχω: τὴν ἀρχὴν ἔνυπάρχοντες (οἱ λόγοι ἔν τἢ ψυχῆ): le nozioni dello spirito rappresentandovi il principio – primo – 2 117.

ενωσις: — ὁ πατὴο ἐξ οῦ καὶ ποὸς ὄν ἀνάγεται τὰ ἐξῆς unità è il P. dal quale deriva e al quale si riporta quanto da lui proviene 1 272. 440. — unione 1 727.

έξαιρέω: έξηρεμένον, τὸν τὰ πάντα ὅντα καὶ ἐκ πάντων l'essere che tutto comprende, e tutte le cose trascende i 295., 779.; τὸ πάντων ἄρα ἔξηρημένον καὶ ἀποδείξεως εὔλογον ἔξηρῆσθαι νομίζειν è quindi logico considerare estraneo alla dimostrazione ciò che tutto trascende i 652.; ἐμοῦ ἔξηρημένον che trascende le mie possibilità intellettive 3 549.

ἔξις, ἡ: habitus, grado morale e spirituale. ἡ τελεωτάτη ἐν ἀνθρώποις ἔξις — morale e spirituale 4 42. — ἔξις καὶ διάθεσις τῆς ψυχῆς ἡ ὄνομα δικαιοσύνη abito e disposizione dell'anima che si chiama giustizia 5 59. 63.

ἔξω: δ ἔξω λόγος la dottrina, il pensiero profano 1 943. — ὅς γε τοὺς μὲν ἔξω σοφοὺς θαυμασίους καὶ θεόπτας καὶ πεφωτισμένους ὀνομάζεις tu chiami i filosofi pagani mirabili veggenti e illuminati 3 162. — ἡ πρὸς τὰ ἔξω διὰ τῶν αἰσθήσεων ὁμιλία la relazione attraverso le senzazioni col mondo esterno 3 563.

έπαφή: διὰ τῆς ἐπαφῆς αὐτοὺς (τοὺς κύκλους) τέμνειν tagliare essi cerchi al punto di contatto 1 586.; τοῦτό ἔστιν ὃ ταῖς σαῖς ὑπόκειται ἐπαφαῖς...; è questo che soggiace ai tuoi sensi? 1 700. --- = τὸ ἐπίστασθαι: τί διαφέρει έπὶ τοῦ αὐτοῦ καί ένὸς πράγματος τὸ ἐπίστασθαι τοῦ πιστεύειν τὸ μὲν γάρ ἐστιν ἐπαφή, τὸ δὲ ἄλλος τρόπος: che differenza c'è fra il conoscere e il credere nel caso della stessa e unica cosa: il primo è percezione — contatto intellettivo il secondo è un altro atto x 453. εί δε καθ' υπαρξιν καί νου έπιβολαϊς τε καὶ ἐπαφαϊς εἰδέναι λέγει οίον φῶς ἐστιν ὁ θεός, τούτω ἐγὼ ού συστοιχήσω se egli dice di sapere, per intuizioni e percezioni che luce sia Dio, io non sarò d'accordo con lui 3 190. πῶς ἐπιστητὰ μή ἔχοντα ἐπαφήν; come sono conoscibili se non soggiaciono alla percezione — se non hanno contatto intellettivo — ? 1 717. voŭ

καὶ ἐπιστήμης καὶ πάσης ἄλλης ἐπαφῆς ὑπερέχον ἐστὶ τὸ ὑπερούσιον καὶ ανώνυμον αγαθόν: il soprannaturale e ineffabile bene trascende ogni mente e nozione ed ogni altro mezzo percettivo 3 475. — wy μὲν ἀπόδειξιν καὶ αὐτός ἔχω ἢ έπαφήν τινα, ταύτας μόνας παραδέχομαι io accetto soltanto quelle affermazioni che anch'io posso dimostrare o di cui ne abbia una certa percezione 3 252. — B. riporta a memoria un passo del Parm. (142, 1-5) ripreso da Dion. Ar. (Div. Nom. I. 5., 593): επ. c'è solo in Dion., manca nel Parm., B. precisa ἐπ. νοητή: (τῆς θείας ὑπεροχῆς)... οὖτε ἐπιστήμη οὖτε ἐπαφὴ νοητὴ (della superna divinità) non c'è conoscenza, nè percezione intellettiva... 3 484.

ἐπὶ: n. τό γ' ἐπ' αὐτῆ: βοηθεῖ μὲν ἡ ἀληθὴς πρότασις τό γ' ἐπ' αὐτῆ τῷ συμπεράσματι la proposizione vera serve la conclusione per quel che è in sè — in rapporto alla veracità del proprio contenuto. 3 152.

έπιβολή (νοῦ), ή: intuizione: νοῦ ἐπιβολοῖς τε καὶ επαφαῖς (ν.) εἰδέναι 3 190.

ἐπίγνωσις: -εως φῶς (v.) luce di conoscenza 3 289. 291.

έπικράτεια: — ταὐτότητος: predominio d'identità 1 242.

ἐπίνοια: αὐτῆς τῆς τοῦ εἶναι ψιλῆς ἐπινοίας ἐπέκεινά φησιν αὐτὸ εἶναι: dice che ciò avviene al di là della stessa pura nozione dell'essere 3 491.

ἐπίστασθαι = ἔπαφή (v.) 1 454; ἔφάπτόμεθα τῶν ἐν αὐτοῖς ὅρων, ὅπερ ἔστι τὸ ἐπίστασθαι: penetrare nelle loro intime definizioni, ciò che è appunto il conoscere 1 448.

ἔπιστήμη: ἐν ἐπιστήμη γενέσθαι conoscere assolutamente 3 98. nozione ὑπὲς πᾶσαν ἐπιστήμην και ἀπόδειξιν τὰ χριστιανῶν δόγματα i dogmi cristiani trascendono ogni nozione dimostrativa (umana) 2 28. ἐπὶ πασῶν ἀποδεικτικῶν ἐπιστημῶν; su tutti i procedimenti dimostrativi 1 504, 718., 2 19. — αι περὶ λόγους: norme dialettiche 3 81. — η καὶ αἴοθησις nozione empirica 3 730. την 'μεριστήν τε καὶ μεταβατικήν πάσαν ἐπιστήμην τοῖς μέσοις τῆς ψυχῆς λόγοις ἐναποκλείοντας coordinando ogni nostra incompleta e fluida nozione con le idee innate dello spirito 1 837., 3 206. — κατ' ἐπιστήμην, θεολόγος (v.) 3 228. — ης, μετά: con cognizione, scientemente, di proposito 6 3.

έπιστημονικός 1: -οὺς θεολόγους αὐτοὺς ((τοὺς ἀποστόλους καὶ προφήτας)) εἶναι τίθεμαι ammetto che essi — gli apostoli e i profeti — furono teologi di diretta conoscenza (della divinità) 3 240.
— ω̄ς: οὐδὲ τὰ καθαυτὸ αὐτῆ ((τῆ οὐσία)) προσόντα ἐπιστημονικῶς εἶδέναι δυνάμεθα noi non possiamo conoscere pienamente le proprietà sostanziali di essa essenza 1 659.

έπιστητός: δεῖ τὴν πρότασιν τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ ἐπιστητὴν εἶναι bisogna che la premessa del sill. apod. sia notissima i 430. πῶς ἀποδεικτὰ μὴ ὅντα γε ἐπιστητά; ἢ πῶς ἐπιστητὰ μὴ ἔχοντα ἐπαφήν; come possono essere dimostrabili se non sono conoscibili? o come possono essere conoscibili se non sono percepibili i 717.

ἐπιστροφή: conversione, πρὸς ἐαυτὰ 1 728.; πρὸς τὸ ἕν 3 575.; πρὸς τὰ πρείττω ποιεῖσθαι τὴν ἐπιστοφήν far conversione al Bene 3 575.

ἔπομαι: οὖτ' εὐσεβὲς ὑπολαμβάνειν ταὐτὰ ἔπεσθαι τῷ θεῷ καὶ τοῖς αὐτοῦ ποιήμασιν non è riverente supporre che a Dio e alle sue creazioni convengano le medesime leggi 2 204.

έτερότης: -ητος πλεῖστον eccesso di diversità r 240, 243.

εύθεῖα τοισίν εύθ. ταῖς ἀνάλογον (v.) I 508.

εὔλογος: τὸ -ον προσόν la proprietà somigliante (logicamente corrispondente) r 238.

εὐσεβῶς: — αὐτὰ ἔχειν queste – argomentazioni – sono conformi alla pietà religiosa 3 86.

ἐφάπτεσθαι: τὰ κατηγορούμενα τῆς ἀνωτάτω ἐκείνης... ὑπερουσιότητος, ῆς ἐφάψεσθαι ἀδύνατον: i predicati di quella superna supersustanzialità, che è impossibile comprendere i 445, 448.; — ής οὐσίας οὐα ἐφαπτόμεθα, οὐδ' ἴσμεν αὐτήν, οὐδὲ τὰ καθαυτὸ αὐτή προσόντα ἐπιστημονικῶς εἰδέναι δυνάμεθα la quale essenza noi non afferriamo, non conosciamo nè possiamo conoscerne pienamente le proprietà sostanziali i 658.; 660. 715. 709. — essere attaccato, unito 3 607.

ζητούμενον: — τὰ, argomenti d'indagine 1 297, 522. 910.; — questioni: τὰ ἐν τῆ πίστει ζητούμενα q. di fede 1 491-493.; — ἄλωτὰ proprietà comprensibili 2 159; ἐν τῆ ὑπερθέφ τριάδι 1 297.

ηλιος: τὸ καθόλου σῶμα τ 545: — πρὸς τὴν ὅψιν καὶ τὰ ὁρατά 3 488. ἡσυχία: τέλος ἡσυχίας... εἶναι τὸ ἀπολῦσαι τὴν ψυχὴν πάσης γηίνης προσπαθείας: scopo della esychia è liberare l'anima da ogni terrena passione 4 73. passim alibi 4.5. — τῆς καθ' ἡσυχίαν ἀκριβοῦς σχολῆς della perfetta vita contemplativa 3 167.

θέα: — ἄνωθεν divina visione, contemplazione 1836; 3 209.

θεαρχικός: ὑπόστασις divina ipostasi i 164.

θετα, τά: la religione 2 28. 20; 3 645 il divino, i misteri, i dogmi religiosi: πιστὰ μέν, οὐ μέντοι ἀποδεικτά 2 37. 42. 197; 3 210. 231. 420. 542. 619. 709. 713. 715. 717. 748. 755. 840; — τὰ πρῶτα la suprema divinità ὑπὲρ τὴν ἀνθρωπίνην γνῶσιν trascende l'umana conoscenza 3 316. — τὰ ὄντα il vero Dio 3 770.

θειότης: riferito a uomo, titolo di riguardo τῆ σῆ θειότητι alla tua venerabilità r 159.

θεογόνος: — (ἀρχή): principio generatore di divinità r 163.215.225; θεογόνος θεότης ὁ πατήρ: il P. divinità generatrice di divinità I 214. — κατά τὸ θ. ον secondo, in rapporto alla generazione in Dio: — κοινωνεῖ τῷ πατρὶ ὁ νίος il F. è partecipe col P. I 219., 214.

θεολογέω: μόνος (δ πατήο) τεθεολόγηται πηγαία θεότης solo il P. è stato teologicamente definito divinità fonte di divinità r 341. — discutere in materia teologica 3 99.

θεολογία: τὴν ἀκριβεστάτην τῆς θεολογίας γνῶσιν ἔχων 3 101.

θεολόγος: def. οὐχ ὁ δι' ἀποδείξεως τὰ ὄντα μεταδιώχων, ἀλλ' ὁ διὰ γοεροῦ φωτὸς τοῖς πρώτοις έντετυχηκώς νοητοῖς non colui che persegue la conoscenza degli esseri attraverso le dimostrazioni, ma colui che perviene alla conoscenza del Supremo Intelligibile attraverso una luce intellettiva 3 267. — κατὰ πάθος teol. per commozione, ispirazione affettiva 3 246. — κατὰ δόξαν teol. per opinione intuizione id. — sono alcuni filosofi Greci. — κατ' ἐπιστήμην ι δς ἄν ἄνωθεν θέας καὶ νοεροῦ φωτὸς ἀξιωθῆ : teol. per scienza — conoscenza diretta — è chi sia stato degnato di celeste visione e di luce intellettiva 3 228. — τῆς μυστικῆς θεολογίας Dion. Ar. 3 479.

θεόπτης: veggente di Dio 3 162. 336. 340.

θεοπτία: τῆ θεοπτία προσβαίνειν pervenire alla visione divina 3 336-340.

θεός: passim. v. εἶς, μοναδικός e altri attributi: θεόν ἐκ θεοῦ καὶ πρὸς θεόν 1 262; εἶς θεὸς εἰς ε̈ν αἴτιον υἱοῦ καὶ πνεύματος ἀναφερομένων. 1 271. — οἶον φῶς ἐστιν 1 289.

θεότης: divinità: r 237. 264. 268. 272. 273; τῆς πηγαζομένης θεότητος della scaturità div. r 233, 339. 340. 341; μία θ. καὶ οὐσία τῶν τριῶν le tre Persone hanno una sola divinità e sostanza r 264. — πρὸς τῷ τὴν μίαν θεότητα αἰτιᾶσθαι al postulato della sola divinità r 268. — ὑπερούσιος supersustanziale divinità r 226. 361. 409. — θεογόνος (v.) r 214.

θεραπεία: rimedio 6 35. 42., 8 24; — linea di condotta r 136; intesa di massima r 146; — possibilità di trattazione r 153.

ϑεωρία: contemplazione r 292. αὶ τῶν ὄντων ϑεωρίαι le scienze speculative 3 566; τὰς τῶν ὑπερκειμένων ἔχουσι ϑεωρίας hanno la conoscenza delle cose divine r 838; 3 212. — aspetto della questione r 942.

θυμός: animo 3 638; — risentimento 3 641.

ίδέα: τῆ ἀΰλω τῆς σφαίρας ἰδέα all'idea astratta della sfera I 584; 805. 810.

καθαίρω: κεκαθαρμένοι την διάνοιαν 3 109.

κάθαρσις: τοῦ νοῦ 3 105.

καθαυτό: δ τῶν φωνῶν χορίσας αὐτοῦ καθαυτὸ ἄπτη; tu afferri con la mente il concetto in sè astratto dalle parole — dalle quali è espresso — i 690. 686. 887. — τὰ κ. συμβεβηκότα glì attributi essenziali i 547. 597. — οὐδεμία οὐσία ἀποδεικτή ἐστιν ἀλλ' αί ἀποδείξεις πᾶσαι τῶν καθαυτὸ ταῖς οὐσίαις προσόντων nessuna sostanza è dimostrabile; ma tutte le dimostrazioni vertono sulle proprietà insite nelle sostanze i 657.

καθ' ἐαυτός: in sè. I 719. 745. 941;
173; περὶ τῶν καθ' ἑαυτὸν ἀρίστων sugli esseri buoni in senso assoluto 3 177., 5 131.

καθέκαστα: πότερον (ὁ τοιοῦτος καθόλου λόγος) ἐκ τῶν καθέκαστα αἰσθητῶν, ὡς ᾿Αριστοτέλει δοκεῖ, ἢ ἄνωθεν, ἀπὸ τοῦ δημιουργηκοῦ νοῦ, ὡς Πλάτωνι; questa nozione universale ha origine forse dal particolare sensibile, secondo l'opinione di Aristotele, oppure dalla mente demiurgica, come pare a Platone? r 469., 2 116.

καθολικώτερον: -ων, ἐκ τῶν da esseri universali 1 597.

καθόλου: universale. — λογος (v.) τ 468. **3** 113. passim.

κακουχία: τοῦ σώματος mortificazione, macerazione della carne 6 8.

καρδία: κεκαθαρμένοι τὴν κ. purificati nel cuore — con l'ascesi —
 3 109.

καταληπτόν, τό: ἐν τοῖς δι' ἀποδείξεως καταληπτοῖς nelle accezioni derivate da dimostrazione 2 129.

αστανοέω: κατανενοηκέναι την θείαν ὑπεροχήν... προστάτας τῶν κατὰ φιλοσοφίαν δογμάτων: i luminari (capi) delle dottrine filosofiche ebbero nozione della superna Divinità. 3 458., 459., 462. I 830.

κατηγορέω: ἀμέσεως (v.): ἐμμέσως (id.).

κατηγορία: — καὶ πᾶσα ἡ λογικὴ πραγματεία: categorie ed ogni sistema filosofico. 2 81.

κατηγορούμενον, τό: τὸ κατην. ὑπάρχειν τῷ ὑποκειμένῳ il predicato sussiste nel soggetto i 397. ἐπιστητὴ (ἡ πρότασις) δέ ἐστιν ὅταν καὶ τοῦ ὑποκειμένου καὶ τοῦ κατηγορουμένου ἐφαπτώμεθα è conoscibile la premessa quando noi afferriamo (con l'intelletto la nozione) tanto del soggetto che del predicato i 432.

κεφάλαια, τά: — τῶν ἀντιστοεφοντων καὶ ἐξισαζόντων gli argomenti suscettibili di ritorsione 3 146.

κοινός: -όν, τι: κατά τι κοινόν secondo un qualcosa di universale i 553. — ότερον: τοῦ θεοῦ ἢ προσεχῶς ἢ πόρρω νοῆσαί τι ὑπερβεβηνὸς κοινότερον: pensare che sussista in Dio, direttamente o indirettamente, un superattributo universale i 546 ss. 3 428.

κοινωνία; κατὰ τὸ θεογόνον partecipazione secondo la generazione in Dio I 213.

κρείττων, δ: Dio: ὑπὸ τοῦ κρείττονος πεφανερῶσθαι fatto conoscere da Dio 3 318.

κοιτήσιον: οὐ γὰς ἔχομεν κοιτήσιον δι' οὖ ἄν ἐφηψάμεθα τοῦ κατηγοφουμένου non abbiamo mezzo — possibilità — intellettivo per comprendere il predicato 1 438. 432; 3 346. 349.

κοιτικόν, τό: discernimento 3 585; 4 23.

χύβος: cubo I 767.

κύκλος: 1 580. 582; — ἰσημερινός cerchio equinoziale 1 565.; — διὰ κύκλου συμπεράνασθαι concludere attraverso un procedimento circolare (An. Pr. II. 5). 1 337.

λέξις: -εις = favella, pensiero. ἐπειδὰν τὰς αἰσθήσεις καὶ τὰς λέξεις καθάπαξ ἀφέντες μυστικῶς τῷ θείφ συγγένησθε allorchè astratti da — ogni — sensibilità e pensiero vi unite misticamente con Dio — il Divino — r 306. — termini, espressioni τῆς ἐν μερισταϊς λέξεσί τε καὶ διανοίαις παραδοθείσης ἡμῖν θεολογίας della teologia a noi tramandata con termini e concetti precisi — particolari — r 379.

λόγια, τά: (sacre) Scritture I 285. 623. 2 66; 3 572; αἱ ἀποφάνσεις τῶν λογίων le affermazioni - rivelazioni — delle Scritture 2 21. 39; ἐν οἶς φαίνεταί τις έναντιότης τῶν λογίων πρὸς τὰ ἐκ τῶν λογισμῶν δεικνύμενα, τὰ τῶν λογίων προτιμάσθαι κελεύω nei casi in cui appare un certo contrasto tra le Scritture e i risultati dell'umano ragionamento io esorto a preferire le --- rivelazioni delle sacre — Scritture 3 694; έκ τῶν λογίων ἐστὶν ἡ πρότασις είλημμένη la premessa è presa dalle Scritture 1 638; δῆλός είμι τῶν ἐν φιλοσοφία πάντων τὰ λόγια ύπερτιθείς fo a vedere chiaramente che pongo le Scritture al di sopra di ogni dottrina filosofica 3 507; τοις λογίοις ὡς ἀρχαις και ἀξιώμασι χρῆσθαι usare le—sentenze delle sacre—Scritture come principi ed assiomi I 931.

λογικός: -ὰς μεθόδους procedimenti dialettici r 12; πᾶσα ἡ λ. πραγματεία ogni dottrina razionale — filosofica — 2 81.

λογισμός: umano ragionamento: ἡ ἀπὸ τῶν λ.ῶν διέξοδος il risultato degli umani ragionamenti 2 57; ὁ ἀνθοώπινος λ. 2 146. 164: — ponderatezza, opp. a θυμὸς 3 640.

λόγος: - parola ἐν πᾶσι σου τοῖς λόγοις ήθος ἐνδείκνυσαι in tutte le tue parole manifesti uno stile 3 94; ασυλλογίστους τους έμους δεικνύεις λόγους presenti come insensate le mie parole 3 438. — trattato περί τῶν τοιούτων δογμάτων λόγος οὐδεὶς οὐδενὶ τῶν ἐλλήνων nessuno dei filosofi pagani ha alcun trattato su simili dogmi 3 764; — πεοί θεοῦ trattazioni teologiche 2 250, 3 8. 61. 64. 81. 86. 87. 409 alibi passim. — argomentazione: - πεοι μοναρχίας 3 135. — ragionamento: συλλελογισμένοι καί

άληθείς rag. ponderati e giusti 3 407. 415; 36. 589. — dottrina: οὐ διὰ τοὺς τούτων (τῶν πυθαγοοείων καὶ τῶν πεοὶ πλάτωνα) λόγους non attraverso le dottrine dei Pitagorici e dei Platonici 3 758. — raziocinio, facoltà intellettiva τὸ παθητικόν... δοῦλον τῷ λόγω ποιεῖ: rende la sensibilità soggetta al raziocinio 3 558. sentenza (rivelata), rivelazione: οί περὶ τριάδος λόγοι le rivelazioni sulla Trinità 2 144. — δ είχώς: nozione comune 1 834; 3 208; — οὐσιώδης noz. innata, (sostanziale) 1 299. - idea: ἄνωθεν, desursum, origine celeste: λόγος ἄνωθεν ἀπὸ του δημιουργικού νού, ώς πλάτωνι l'idea celeste originaria dalla mente demurgica, come vuole Platone, e l'idea ἐχ τῶν καθέκαστα αἰσθητῶν, ὡς ἀριστοτέλει suscitata dai particolari sensibili come vuole Aristotele 1 469 ss. oi καθόλου τῶν ὄντων λόγοι (εἰ) ἀπόζδοιαί τινές είσιν έχ τοῦ πρώτου τῶν δντων εἰς τὸν καθ' ἡμᾶς νοῦν le idee universali degli esseri (se) sono derivazioni - che hanno origine da Dio - e pervengono - alla nostra mente 2 113; 1 470; τοῖς οὐσιώδεσι τῆς ψυχῆς λόγοις con le idee consustanziate nello spirito - sostanziali dello sp. – 1 299; 576. 592; sĩ ts aὐtôi οι λόγοι ή του νου τυγχάνουσιν ὄντες οὐσία se esse idee sono per caso l'essenza dell'intelletto 2 116. πῶς γὰο οἱ ἐν ἡμῖν λόγοι της θείας ύπερουσιότητος αίτιοι αν είεν; come le nostre idee potrebbero essere cause della divina superessenza? 1 641; οί δημιουργικοί λόγοι τοῦ τῶν ὅλων δημιουργοῦ le idee demiurgiche del creatore dell'universo i 646. proporzionale (term. geom., มป์βου πλευρᾶς ἄκρον και μέσον λόγον τεμνομένης un lato di un quadrato tagliato in (parti che sono) medio ed estremo proporzionale r 767 (bisogna ancora sottintendere: «tagliato dalla perpendicolare al centro»).

μαθηματικά, τά: le leggi matematiche r 662: — il campo matematico: ἐπὶ μὲν μαθηματικῶν ἀλη\_ veis, ἐπὶ δὲ φυσικῶν ψευδεῖς (leggi) che sono giuste nella matematica, false nella fisica 2 212.

μέθεξις: partecipazione (a un attributo) ἕκαστον γὰο τῶν ἄλλων αὐτὸ καθ' ἑαυτὸ μεθέξει αὐτοῦ τοῦ ἑγὸς λέγεται ἕν καὶ οὖ πάνυ τι συνθέσεως ἀπηλλαγμένον ἔσται ogni altro essere preso in sè è infatti detto «uno» per partecipazione ad esso uno, e non può essere affatto - «uno» come – un quid scevro di composizione r 745., 730. 756. 758. 783. 784. 788. 794.

μέθοδος: procedimento: — ους τὰς ἀποδεικτικάς καὶ ἀναλυτικάς, ἔτι δὲ δριστικάς τε καὶ διαιρετικάς pr. apodittici e analitici, ma che mirino inoltre a definire e a distinguere 1 831; id. 3 204. — metodo, sistema d'indagine: oxoπείν χοὴ εἰ πρόσεστιν αὐτοῖς ἄπαντα τά διορισθέντα περί αποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ, ὑπὸ τῶν τὰς τοιαύτας ήμιν παραδεδωκότων μεθόδους bisogna osservare se essi --- sillogismi — presentano tutte le prerogative del sillogismo apodittico dettate da coloro che ci hanno tramandato simili sistemi d'indagine 1 323., 13.

μεταβατικόν, τό: τῆς διανοίας il passaggio dianoetico 1 525.

μεταβολή: (τῶν ὑγρῶν) ἐκατέρου εἰς τὸ ἔτερον cambiamento (dei liquidi) dall'uno all'altro stato 3 610.

μετουσία: ἐν — ᾳ ἐγένοντο (σοφίας) divennero partecipi della sapienza 3 286.

μοναδικόν: essere unico — ὸν ὁ θεὸς Dio è essere unico I 53I. 535. — τό: la casa unica; unicità: οὐ ταὐτὸν τὸ μοναδικὸν ἐπί τε θεοῦ καὶ τῶν ἐνύλων: non è la stessa «unicità» quella di Dio e quella dei corpi I 6I5; ὅτι μάλιστα μοναδικὸν ὁ θεός, ἀλλ' οὐχ οὕτως ἔχει τὸ μοναδικὸν ὥσπερ ταῦτα τὰ παρ' ἡμῖν αἰσθητά: Dio è quanto mai altro essere unico, ma Egli non è unico (o non ha l'unicità) come questi corpi che soggiacciono ai nostri sensi I 537.

μοναρχία: monarchia = unicità di principio: ἡ πρὸς τὸ εν τῶν αὐτοῦ σύννενοις la convergenza all'uno

di quanto all'uno appartiene r 276; 121-122; τὸ τῆς μοναρχίας δόγμα il dogma dell'unicità di principio — del pr. uno r 130; 142. 148. 196; 3 135.

μονάς: monade: ἀλλὰ καὶ ἢ μονάς ἐστι καὶ ἢ τριὰς πᾶσιν ἀπλῶς ἄγνωστον εἶναι ma (Dio) e in quanto monade e quanto Triade è a tutti assolutamente sconosciuto I 707. — = αὐτὸ τὸ ἔν: μεθέξει αὐτοῦ τοῦ ἔνὸς ἢ τῆς μονάδος αὐτῆς, λέγεται ἕν: è detto uno per partecipazione dell'uno in sè o della monade I 730.

μονιμότης: concretezza: ἀπηλλαγμένον ἀπὸ πάσης μονιμότητος astratto da ogni concr. r 728. μονοπρόσωπος, θεός: Dio sola persona r 405.

νοξοός: — αὶ ἐνέργειαι atti intellettivi r 441; παντὸς νοξοοῦ καὶ νοητοῦ διακόσμου di ogni ordine intellettivo e intelligibile 3 487; φῶς νοξοόν: luce intellettiva r 837; — ᾶς φωτοφανείας illuminazione intellettiva 3 110. — αί τινες εἴσοδοί τε καὶ ἔξοδοι διὰ τῶν ἡινῶν certe aspirazioni ed espirazioni intellettive — accompagnate da intenso pensiero — attraverso le narici (v. cap. Esicasti) 5 120.

νοέω: ὅ τε γὰφ ἐνεργεία νοῦς τῷ τὰ νοητὰ νοεῖν ἐστι τοιοῦτος, καὶ τὰ ἐνεργεία νοητὰ τῷ ὑπὸ νοῦ νοεῖσθαι εἰσὶ τοιαῦτα perchè l'intelletto in atto è tale in quanto pensa l'intelligibile, e l'intelligibile in atto è tale in quanto è pensato dall'intelletto 3 533. — νοούμενον: pensiero, pensato. τὸν κατ' ἐνέργειαν νοῦν ταὐτόν φασιν εἶναι τοῖς ὑπ' αὐτοῦ νοουμένοις: dicono — i filosofi — che l'intelletto agente s'identifica col suo stesso pensiero — pensato 3 539.

νόημα: nozione; — σι είδωλικοῖς false noz. 5 69-72.

νόησις: περὶ πρᾶξιν intelligenza pratica 3 570. — πάσης καταλήψεως καὶ νοήσεως ὑπερέχει trascende ogni comprensione e intelligenza 3 466.

vonτός intelligibile, pensabile: 1 791; — τό, τά: 3 224 (v. απόδ.); 3 487 (v. νοεφός). 612.; 533. 534. 546. τα πρώτα νοητά: il supremo Intelligibile 3 268.

νοῦς: intelletto: τὸ τοῦ νοῦ ὀπτικόν la perspicacia dell'intelletto I 11; 3 484.474; δ ἐνεργεία νοῦς int. in atto 3 531. 533; δ κατ ένέργειαν νοῦς int. agente 3 538; — facoltà intellettiva = ψυχή λογική: ἐγκεκλεισμένον τἢ τοῦ σώματος αφορσύνη τε καί παχύτητι συμπεφυομένον non hai la fac. int. chiusa nella stoltezza del corpo e congiunta alla pinguedine 4 12 (v. cap. Esicasti). νου ούκ άξιον είπεῖν, άλλ ούδὲ διανοίας non degno, dico, d'intelletto, ma nemmeno di comune discernimento 5 116; τὰ ὑπὲο νοῦν: le cose tráscendenti le possibilità intellettive 1 650; — δημιουργικός mente demiurgica 1 470.561. 602 alibi, passim.

οἰκονομία: κατὰ τὴν — αν secondo il procedimento I 853.

οἰκονομούμενα, τά: — τὰ ἀμέσως ὑπὸ ϑεοῦ le operazioni personali di Dio 3 656.

olov, τό: τὸ — τοῦτο questo «che specie»: εἴ τις εἰδέναι φησίν οἶον φῶς ἐστιν ὁ θεός, εἰ μὲν τὸ οἶον τοῦτο ἐπὶ τοῦ κατ' αἰτίαν νοεῖ... se qualcuno dice di conoscere che specie di luce sia Dio, ove questo «che specie» venga inteso «secondo causa»... 3 188.

ολίγον difetto: opp. πλεῖστον ἐπεὶ μὲν τῷ 'Αδὰμ καὶ τῇ Εὖα πλεῖστον ἐτερότητος, ὀλίγον δὲ ταυτότητος μέτεστι, Πάτρὶ δὲ καὶ Υίῷ τὸ ἀνάπαλιν nel caso di Adamo ed Eva c'è un eccesso di diversità e difetto di identità, nel caso del P. e del F. accade invece l'opposto I 240.

δμολογούμενα, τά: la verità — di fede — 2 149. 154.

δμφαλός: παλμοί τέ τινες περί τὸν όμφαλὸν συμβαίνοντες καὶ τελευταῖον συνάφεια ἐντὸς τοῦ ὀμφαλοῦ τοῦ ἡμετέρου δεσπότου πρὸς τὴν ψυχὴν certe vibrazioni che avvengono attorno all'ombelico; e infine una congiunzione dentro l'ombelico del nostro Signore con l'anima 5 121-123; — (φῶς φασί τινες) εἰς τὸν ὀμφαλὸν εἰσδύεσθαι luce che alcuni dicono si insinui nell'ombelico 3 329.

δμωνυμία: δ παραλογισμός παρά τε την διμονυμίαν paralogismo basato sul diverso significato (della stessa parola) 3 322.

ὄν, τὸ: la realtà: opp. a εἴδωλον 5 50., 3 560. — la stessa realtà dell'essere 5 54., 3 567.

ὄντα, τά: le cose, gli esseri, gli enti - del mondo sensibile od astratto, ma comunque pensabili. διπλά έστι · αὐτἆ τε έκεῖνα καὶ τὰ έκάστοις έπόμενα εἴδωλα: gli esseri sono duplici: quel che realmente sono in sè e quel che essi appaiono 5 42; 46. — le cose nella realtà sostanziale: τα ὄντα – di conoμεταδιώχων cercando scere — le cose (nella loro realtà sostanziale) 3 267. — le cose del creato, il creato stesso: ώστε τὰ ὄντα οὐκ ἄν εἴη ἐκ τριῶν ἀρχῶν, ἐκ τοῦ πατρὸς διὰ τοῦ υἱοῦ έν άγίω πνεύματι δημιουργηθέντα: cosicchè l'universo non ha origine da tre principi essendo stato creato dal P. per il F. nello Sp. S. 1 181; 883; 2 209. έκ τοῦ πρώτου τῶν ὄντων dal primo Essere, Dio 2 114. 3 728.

ὀντότης: entità, realtà sostanziale: τὰ περὶ τὴν ὑπερούσιον ὀντότητα: gli attributi attinenti alla soprannaturale entità sostanziale τ 666. 717; ἀπηλλαγμένον πάσης ἄλλης ὀντότητος astratto da ogni altra entità τ 727.

őς: τό «δι' οὖ » il «per quem » (formula equivalente a «[processio] per Filium») r 521.

οὐσία: μία θεότης καὶ οὐσία una sola divinità e una sola essenza 
i 264; αὐτὸ τὸ ἔν ἔσται ἡ τοῦ ιεοῦ οὐσία l'essenza di Dio è lo stesso uno in sè i 750; μὴ οὐσίαν θείαν ἀποδεικτήν l'essenza divina non è dimostrabile i 673; (πατρὸς καὶ νίοῦ) ἡ αὐτὴ οὐσία καὶ φύσις il P. e il F. hanno la stessa essenza e natura i 636; οὐσίας ῆς οὐκ ἔφαπτόμεθα l'essenza che non riusciamo ad afferrare i 658; 2 224; κατ' οὐσίαν (εἰς ν.); σὐσιωδῶς ὑπάρχειν: ἐκ τῶν οὐσ ἡμῖν ὑπαρχόντων λόγων dalle nostre nozioni sostanziali i 638.

παθήματα: τοῦ νοῦ affezioni intellettive (degli) Esicasti 3 104; — (τὸ χαίφειν, τὸ λυπεισθαι κτλ.) 3 558.

παθητικόν, τό: (τῆς ψυχῆς) 4 77; — ἐν ῷ τὸ χαίρειν ἐστί... 3 556; ὅσον ἐστίν ἐν ἡμῖν παθητικόν 4 17.

παραγίνεσθαι: τὸ φῶς τῆ ψυχῆ (v.) 3 554· 555·

παράθεσις, ή: rapporto della luce divina nei confronti dell'anima, secondo la teoria palamita: = appressamento, accostamento σχέσις τοῦ φωτὸς πρὸς τὴν ψυχήν 3 581: — συζυγία, συμπλοκή, ἀνάκους αυς (v.).

παραμυθία: οὖτε τῆς τοιαύτης παραμυθίας δεησόμεθα noi non avremo bisogno di un simile ripiego (dialettico) r 156.

παφαλογισμός: paralogismo r 78. 522. — παφά τὴν τοῦ ἐλέγχου ἄγνοιαν παρ. par. per ignoranza della confutazione (ignoratio elenchi:) 3 34. — παφά τε τὴν ἀμφιβολίαν καὶ τὸ συμβεβηκός: par. basato sull'amfibolia e sull'accidente 3 77. — παφά τὸ «μὴ παφὰ τοῦτο paral. (costruito sul) « non secundum hoc » 3 139. — παφά τε τὴν ὁμωνυμίαν καὶ τὸ πῇ καὶ ἀπλῶς par. ex homonymia, (ex interpretatione) secundum quid et simpliciter 3 322.

παρώνυμος: οἶά ἐστι καὶ τὰ παρὰ τοῖς διαλεκτικοῖς παρώνυμα λεγόμενα: come le cose che dai dialettici sono chiamati « paronimi » e di nome derivato 1 732. — ως: ὁ γὰρ δίκαιος ἄνθρωπος, ἄνθρωπος ἄν, μεθέξει δικαιοσύνης αὐτῆς, παρωνύμως λέγεται δίκαιος: l'uomo giusto, essendo uomo, per la partecipazione di essa giustizia, è chiamato, per appellativo, giusto 1 733.

πατέρες: τὰ δητὰ τῶν άγίων πατέρων contrapposte alle ποιναὶ ἔννοιαι 2 180-185; — συνφδά... τοῖς ἐνδοξοτάτοις τῶν πατέρων ἡμῶν φονεῖν pensarla conformemente ai SS. PP. 2 27; 3 782. 784. 787; passim in 3. διασύρω καὶ σκώπτω τοὺς άγίους πατέρας ἡμῶν irrido e oltraggio i nostri SS. PP. 2 50. 53; 3 720 ss.

πατοοπαφάδοτος: agg.; della tradizione patristica. — ἀπόδειξις opp. all'aristotelica 3 789. 839.

πεντάς: pentade 1 805.

πέρας, τό: limite, termine, rapporto: — τος ἀπηλλαγμένον παντὸς estraneo - ο libero - da ogni rapporto 1 727.

πη: παοὰ τὸ πη «secundum quid » sotto un certo aspetto: παραπρούεται δὲ παρὰ τὸ πη καὶ ἀπλῶς inganna — perchè interpreta l'altrui frase — «secundum quid » e «sic et simpliciter» 3 59; — 125. 322. 334. et alibi in 3.

πηγάζομαι: essere scaturito — ται έκ τοῦ θεοῦ, τὸ φύσει ὂν ἐκ τοῦ θεοῦ essendo di natura da Dio è scaturito da Dio x 462. — alibi v. πηγή.

πηγή: ή γὰς «πηγὴ» ἐν ταὐτῷ πε-ριέχει ταῦτα τὰ δύο ὀνόματα τὸ γεννᾶν καὶ τὸ προβάλλειν perchè (la parola) «fonte» in ciò comprende questi due nomi (concetti) del «generare» e dell'«emanare» 1 363. — ὁ πατής 1 366. et alibi; μόνος ὁ πατής 1 367. – ὁ μὲν πατὴρ πάσης ἐστὶν ἀπλώς πηγή τῆς πηγαζομένης ,θεότητος, δ δὲ υίὸς τῆς τοῦ πνεύματος μόνης καὶ ὁ μὲν πατὴρ τόδε μὲν πηγή, πρός τόδε δὲ ἐκ πηγῆς ὁ δὲ υίὸς πρός μὲν τὸ πνεῦμα πηγή, πρὸς δὲ τὸν πατέρα ἐκ πηγῆς: il P. è fonte assoluta di ogni scaturita divinità, ma il F. (è fonte) della sola divinità dello Sp.; é il P. in rapporto ad esso (Sp. S.) non è fonte, ma è rispetto a Lui in rapporto di « da fonte »; il F. invece rispetto allo Sp. è fonte, rispetto al P. in rapporto di « da fonte» 1 232-235. — alibi passim. — φωτός νοεφοῦ di luce intellettiva 1 289., 3 159.

πνεῦμα τὸ ἄγιον: Sp. S. — φύσει ἐκ τοῦ θεοῦ 1 337. — πηγάζεται ἐκ τοῦ θεοῦ 1 339. — ἐκ μόνου τοῦ πατρὸς ἔχει τὸ εἶναι 1 342. — καὶ ἐκ τοῦ υίοῦ 1 516. — οὐκ ἐκ τοῦ υίοῦ 1 517; 2 195. — παρὰ τοῦ πατρὸς 1 516.

πνευματομάχοι: avversari del dogma dello Sp. S. r 424.

ποιήσας, δ: il Creatore: ὑπὸ τοῦ ποιήσαντος πεφωτίσθαι essere il-

luminato dal Cr. 3 287: diff. da δημιουργήσας: τοῦ δημιουργήσαντος τὰς ἐκείνων ψυχὰς καὶ τοιαύτας ποιήσαντος di chi crea le loro anime e le fa tali 3 301.

πρᾶγμα, τό: il contenuto sostanziale, intrinseco: πρὸς ὅ, πράγμα βλέπουσα ἡ διάνοια il pensiero mira a quel che è il contenuto sostanziale (delle cose). I 702. 688. 898. — realtà sostanziale πότερον ἄπτη τινὸς πράγματος...; forse che ti riferisci a una realtà sostanziale...? I 680. — κάτὰ τό: sostanzialmente, di fatto, in rapporto al contenuto I 284. 309. 414. 641. passim.

πράξις: ἐν ταῖς περὶ πράξιν νοήσεσι nell'ordine dell'azione, opp. ἐν ταῖς τῶν ὄντων θεωρίαις 3 570.

ποοβάλλεω, τὸ: l'emanare (lo Sp. S.: atto del P.) x 364 ss.

προβολεύς: — ὁ πατής Ι 231. 343. 359. 365. 367 ss. passim. — ὁ υἰός Ι 231; οὐκ ἰσμεν πᾶν τὸ ὑπάρχον τινὶ καὶ μόνω ὑπάρχον, ἄστε οὐκ ἀνάγκη εἰ ὑπάρχει τῷ πατρὶ προβολέα είναι τοῦ ἄγίου πνεύματος καὶ μόνω ὑπάρχειν noi non conosciamo in pieno la proprietà che sussiste a un essere in quanto unico essere, cosicchè non ne deriva la necessità che se è del Pessere emanatore, questa proprietà sussiste in Lui solo. I 504. passim in I.

προκείμενον, τὸ: problema proposto; ciò che è in questione x 79. 384. 873. 876.; 3 39. — premessa x 519.

προμηθεύς, δ: il Provvidente; Dio; δ ποινός Dio, provvidente universale 1 293.

πρόνοια: Provvidenza 3 238. 269;
— nozione, τήν τε μίαν ἐπ τοῦ ἐνὸς διὰ πάντων ἥπουσαν nozione unitaria derivata dal singolo e riferita a tutti gli esseri 3 568.

πρόοδος, ή: emanazione: περὶ τῶν αὐτοῦ (θεοῦ) προόδων sulle emanazioni di Dio 3 269: — γνῶσιν τῶν εἰς τὰ ὄντα τοῦ ἐνὸς προόδων αὐτἢ ἐντιθέναι porre in essa (anima) la conoscenza delle emanazioni dell'Uno – Dio – sull'universo 3 599.

πρόσεμι: τῶν καθ' αὐτὸ ταῖς οὐσίαις προσόντων delle proprietà insite nelle sostamze I 657. — τῷ παραδείγματι οὐ πάνυ τοι φαίνεται τὸ εὕλογον προσόν all' esempio manca del tutto la proprietà logica I 239.

πρός τι, τό: relazione τὰ ἐνεργεία πρός τι άμα τῆ φύσει λέγεται παρ αὐτοῖς εἶναι καθόσον εἰσὶ πρός τι συναναιρούντά τε άλληλα καί συνεισφέροντα le relazioni in atto si associano per natura da sè in quanto sono relazioni che si eliminano e si richiamano reciprocamente 3 526 ss.; τὰ πρός τι πρός ἄλληλα: le relazioni reciproche: ὁ ένεργεία νοῦς καὶ τὰ ενεργεία νοητά τὴν τῶν πρός τι ποὸς ἄλληλα ἀναδέχονται σχέσιν l'intelletto in atto e l'intelligibile in atto assumono lo stato di reciproca relazione 3 531 ss.

προσόντα, τά: proprietà; ὁρῶ πολλὰ τῶν τοῖς ἀποδειπτικοῖς προπόντων οὐν ἔχοντα vedo che manca di molte delle proprietà dei (sillorgismi) apodittici r 331.— proprietà essenziali r 657: καθαντὸ (v.); πρόσειμι (id.)

προστάτης: τοὺς προστάτας τῶν κατὰ φιλοσοφίαν δογμάτων luminari (capi) delle dottrine filosofiche 3 458.

πρόσωπα: Persone (divine). — τὰ τρία τ 183. — τὰ δύο πρὸς τὸ ἕν ἀναφέροντα τ 279.

πρότασις: proposizione i passim: ὅταν ἡ ἡ μία μὲν πρότασις ἄληθής quando vera sia una sola proposizione 3 150; βοηθεῖ ἡ ἀληθής πρότασις τὸ γ' ἐπ' αὐτῆ τῷ συμπεράσματι la proposizione vera serve la conclusione in rapporto al proprio contenuto 3 151: passim in 3.

ποότερον: — φύσει (nozione di causa) per natura primordiale 1 472. 481. 603. — agg. primordiale, 3 84. 585.

προφαινόμενα, τά: le apparenze; τῶν προφαινομένων τὸ βέλτιστον l'apparenza migliore 5 93.

προφανή, τά: il mondo visibile: — connesso a τὰ αἰσθητὰ 3 613.

ποῶτα, τά — e agg. elementi primi, passim. r. 3.; τὰ ποῶτα θεῖα suprema divinità. 3 316; τὰ πρ. νοητὰ il supremo Intelligibile = Dio 3 268:

πρώτιστα, τά: (nozioni) primordiali per eccellenza i 297.

πρώτος: τὸ πρώτον ἀγαθόν il sommo Bene 3 487.

έἴνες: (φῶς) οἶον φασί τινες διὰ τῶν 
ἑνιῶν τῷ ἀνθρώπῳ εἰσέρχεσθαι luce che alcuni dicono penetri nell'uomo attraverso le narici 3 328.
νοεραί τινες εἴσοδοί τε καὶ ἔξοδοι
διὰ τῶν ἑινῶν ἄμα τῷ πνεύματι
certe immissioni ed emissioni intellettive in uno col respiro, attraverso le narici 5 120.

σοφία: — ἡ ἀνθρωπίνη 5 39; — θεοῦ 5 40; — ας παρὰ θεοῦ δουθείσης 3 284. 286; — αν ὑπέρσοφον la somma Sapienza 3 293; τῶν ἀποξιόητου σοφίας πατέρων dell'ineffabile sapienza dei Padri 3 344.

σόφισμα: 3 30 (t. 31-33); 52 (t. 52-54), 71 (t. 72-76), 122 (t. 123-124); τὸ δυσαντίβλεπτον σόφ. 134 (t. 135-136), 360 (t. 360-363) 457 (t. 458-460: σὰ τοὺς προστάτας (v.) τῶν κατὰ φιλοσοφίαν ὡς τὴν θείαν ὑπεροχὴν (v.) κατανενοηκότας ἄγασαι, τὴν καὶ αὐτοῖς τοῦς Χερουβὶμ ἀκατανόητον (v.) οὐσαν).

συγγίνομαι: μυστιχώς τῷ θείφ συγγένησθε vi fondete misticamente col divino r 306.

σύζευξις: 5 117; ν. συζυγία.

συζυγεῖν, τό. — « congiungere » impropriamente inteso (da Pal.) per « connessione » intercorrente fra due relazioni (πρός τι). — τὸ; οὐ κατὰ τὴν τῶν παλαιῶν ἐκλαβῶν διάνοιαν... (ταυτέστι) ὂν τρόπον εἰώθασι χρῆσθαι αὐτῷ ἐπὶ τῶν πρός τι: avendo preso la parola « τὸ συζυγεῖν » non col senso ad essa data dagli antichi (filosofi), e cioè nella maniera come questi la usavano a proposito delle « relazioni », 3 523-529.

συζυγία: unione — riferita alla relazione della luce divina che si congiunge, secondo la teoria esicasta, con l'anima —: τὴν δὲ πρὸς αὐτὴν τοῦ τοιούτου φωτὸς σχέσιν, οὐδέν μοι διαφέρει εἴ τις συζυγίαν ἢ συμπλοκὴν ἢ παράθεσιν ἢ ἀνάκρασιν ἢ θ' ὅπως ποτὲ χαίρει ὀνομάζων ἐθέλει... ma il rapporto di una simile luce con essa (anima) a me non importa proprio nulla se lo si chiama (συζ.) aggiogamento (συμπλ.) ο avvolgimento (παραθ.) appressamento o in qualunque modo pare e piace di chiamarla 3 580-582.

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

一個の一個人 日本の

機の機が

大きののでは、一人ととうでは、一人は海道と大きにある。 ので、ので、ちゃくこ

συλλογίζομαι: — ἀποδεικτικῶς sillogizzare apoditticamente i 351; — ὑπὸ τῶν πατέρων συλλογίζεσθαι περὶ θεοῦ τὸν ἐνδεχόμενον τρόπον ἐδιδάχθημεν dai SS. PP. ci è stata insegnata la maniera acconcia per sillogizzare su argomenti teologici 3 815; 817. 818.

συλλογισμός = disquisizione 1 135. — sillogismo 1 322. 328. 344. 476. 480. 487. 2 164 ss. 3 142. 149. 261. 378 ss. — συγχωοώ τούς περί θεοῦ λόγους, αν δοι συλλελογισμένοι καὶ ἀληθεῖς, ἀποδεικτικοὺς συλλογισμούς ὀνομάζεσθαι: ammetto che i ragionamenti sui misteri teologici, se ponderati e giusti, si chiamino sillogismi (= ragionamenti) apodittici 3 407.
— ὁποῖοι εἰσὶν οἱ πλεῖστοι (συλλ.) τοῦ Θωμᾶ 2 170; — τοῦ Παλαμᾶ πρὸς Λατίνους 1 909; συλλ. ἀποδεικτικός: ἰδίως δὲ λέγεται ἀπόδειξις έπὶ τοῦ ἀποδεικτικοῦ συλλογισμοῦ τοῦ ἀντιδιαστελλομένου πρός τ' ἄλλα τοῦ συλλογισμοῦ εἴδη di dimostrazione propriamente (detta) si parla nel caso del sillogismo apodittico distinto dalle altre forme di sillogismo 1 318; -- καλῶς ἄν ἔχοι ἄπαντας οὓς ποιοῦμεν έκάστοτε περί τῶν θείων συλγισμούς ἀποδεικτικούς προσαγοφεύειν sarebbe bene chiamare sillogismi apodittici tutti quelli che ogni qualvolta facciamo su argomenti teologici 1 322; ἀποδεικτικώτατον 333; οὐδεὶς ἀποδεικτικός συλλογισμός **έπιχειρεῖ** ποώτην άρχην και άξίωμα δεικνύναι nessun sillogismo apodittico prende a dimostrare un principio primo e un assioma Ι 349; συλλ. δ έξ έλαττόνων αίτημάτων τοῦ έκ πλειόνων (ν. αίτημ.) 1 392; συλλ. definizione 1 400.

– τοῦ ἀμέσως τινὶ ὑπάρχοντος οὐδείς αποδεικτικός συλλογισμός γίνεται nessun sillogismo apodittico può aversi su un attributo che sussista in un essere in maniera immediata 1 398; δ ἀπ· συλλ. πᾶσιν άπλῶς δοκεῖ εῖναι άληθής il sillogismo apod. appare a tutti assolutamente vero 1 403. δει τὰς προτάσεις τοῦ ἀπ. συλλ.οῦ αἰτίας είναι τοῦ συμπεράσματος occorre che le premesse del sill. apod. siano cause della conclusione 1 412; δεῖ τὰς ἀρχὰς τοῦ άπ. συλλ. φύσει γνωριμωτέρας είναι τοῦ συμπεράσματος bisogna che i principi del sill, ap. siano per natura più noti della conclusione ι 420; δεῖ τὴν πρότασιν τοῦ ἀπ. συλλ. ἐπιστητήν είναι καὶ οὐ δοξαστήν (v.) 1 430; 446. 450.; ἔπὶ πασῶν τῶν ἀποδεικτικῶν ἐπιστημών ούδεὶς συλλογισμός δείκνυσι τί μόνω ὑπάοχον nessun sill. pur basato su tutte le scienze apodittiche dimostra ciò che sussista a un essere in quanto unico essere τ 507; — ἡ μέν οὖν ποώτη τοῦ τοιούτου συλλογισμοῦ πρότασις έκ τῶν λογίων ἐστὶν εἰλημμένη, ἡ δὲ δευτέρα καὶ τρίτη ἐκ τῶν οὐσιωδως ήμιν υπαρχόντων λόγων dunque la prima proposizione di questo sillogismo è presa dalle Scritture, la seconda e la terza dalle nozioni sostanziali in noi esistenti 1 637.; — ἀπ.οὺς διὰ τὸ τοῦ πράγματος σεμνὸν προσαγορεύειν chiamarli ap. per la santità del contenuto 3 822. διαλεκτικός: περί μόνα έστὶ τὰ πιθανά καὶ ἐνδεχόμενα καὶ ἀμφιζίξεπη καὶ άλλο τε άλλως ἔχοντα, καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ μέν πράγματος οὐδέποτε δηλούντα, του δέ συμπεράσματος οὐ πάντοτε: il sill. dial. si ha soltanto su ciò che è verosimile, possibile, indeciso e instabile; esso non mostra mai la causa della cosa, e non sempre quella della conclusione 1 847; 913.; 496. 892; 3 374. — σοφιστικός 3 379; — testi: α') 1 337-343; β') 1 374-376; γ') 1 387-390; δ') ἀχριβής ὧν εἰς τὰ μάλιστα ούτος Ι 634-636.

συμβεβηκώς: — τὰ l'accaduto 2 II; 5 2; attributi, accidenti: passim. v. sill. — τὰ καθαυτὸ gli attributi essenziali i 547. 597. 664.

συμπέρασμα: conclusione passim. 1. v. ἀπόδειξις, συλλογισμός, πρότασις.

ουμπλοχή: congiungimento: rapporto della luce divina con l'anima. v. συζυγία 3 580-582.

συναίδια: (τὰ πρόσωπα) coeterne le Persone Div. — 1 275.

συναίρεσις: concentrazione — convergenza πρὸς τὸ ἕν verso il singolo 3 570.

συνάναρχα: τὰ πρόσωπα coiniziali
— attributo delle Persone Div.

1 275.

συνάφεια: congiunzione, — v. ὀμφαλός. 5 122.

σύνεγγυς, τό: affinità concettuale 1 527.

σύνθεσις: composizione: οὐ πάνυ τι συνθέσεως ἀπηλλαγμένον ἔσται non può essere assolutamente esente da composizione I 746.

συνουσίωσις: δαιμόνων πρὸς αὐτὴν (τὴν ψυχὴν) συνουσιώσεις congiungimenti dello spirito del male con l'anima 5 119.

συνοχή: contenuto: ἀπηλλαγμένον πάσης... astratto da ogni contenuto I 727.

σωφροσύνη: εξις και οιαθέσις της ψυ χής 5 62., 6 6.

ταὐτότης: identità. — ητος ὀλίγον:
difetto d'identità τ 240; — ητος
ἐπικράτεια predominio d'identità
τ 242; τὴν τῶν τριῶν προσόπων
κατ' οὐσίαν ταὐτότητα l'identità
sostanziale delle tre Persone
2 73.

τελείωσις: τοῦ voῦ perfezione intellettiva 3 106.

τέλος: κατά μὲν τὰ πρὸς τὸ τέλος ἐπαινετός, κατὰ δὲ τὸ τέλος ψεκτός in rapporto ai mezzi che conducono al fine (il tuo scritto) è ammirevole, ma in quanto al fine esso è biasimevole 3 40. — vertice, sommità 3 95.

τεταρτημόρια: — ἄνισα, εἰς ὀκτώ in otto quarti disuguali 1 572.

τόδε τί: ἔχαστον μὲν τούτων τόδε τί ἐστι καὶ ὑποκείμενον, ὁ δὲ θεὸς οὐκ ἔστι τόδε τί καὶ ὑποκείμενον: ognuno di questi corpi è un quid e un soggetto, ma Dio non è un quid e un soggetto I 538.

τρία: 1 707-806. οὐδενὶ τῶν ὅντων ἐγνῶσθαι τὸν θεὸν... κατὰ τρία: nessun essere può conoscere Dio... come Trino 1 706; ὅπως χρὴ τὸ πάντων ἐξηρημένον καὶ τρία λέγειν come bisogna dire Trino in modo che su tutto trascenda 1 780 ss.; ὁ Θεὸς τρία καὶ τριάς, πῶς λεγεται; 1 784 ss.

τριάς: ἀφ' ῆς (τριάδος) κατά μέθεξιν ὑπάρχει αὐτοῖς τὸ τρισίν είναι dalla quale triade per partecipazione è dato a loro di essere Tre – essi posseggono la quiddità del fre 1 788; οὐ χαλεπὸν τῆς ἰδέας αὐτῆς τῆς τριάδος ἐφάπτεσθαι non è difficile possedere l'idea della triade in sè 1 805; οὖκ αὕτη ἡ τριὰς ἔστιν αὐτοῦ τὸ είναι non è questa triade che noi concepiamo — il suo

τοισυπόστατος: (Dio) dalle tre Persone — ipostasi — 1 407.

essere x 802: v. passim.

τυφλός: οἱ τυφλοὶ τῶν ἰδόντων πεπισμένοι... ουδ' ότιοῦν ἐφαπτόμενοι: i ciechi che credono a coloro che vedono senza tuttavia percepire col senso della vista I 435.

υίός: — γεγενήσθαι έκ τοῦ πατρός 1 523; — οὐκ έκ τοῦ πνεύματος 1 530; ἀρχὴ τοῦ πνεύματος 2 164; passim in 1 2.

ὅπαρξις: esistenza; sussistenza; essenza. καθ' ὅπαρξιν secondo sussistenza (essenza) passim r.

ύπάρχον: τί τινι ciò che sussiste a uno o qualcosa r 396 passim.

— τό: proprietà, attributo: — τῷ θεῷ gli attributi divini r 556; — τῷ οὐρανῷ gli attributi della volta celeste r 558; τὸ — καθαντό proprietà essenziale.

ύπερβεβηκός, τό: superaccidente 1 299. ύπερκείμενα, τά: le cose superne = τὰ ύπερ ἡμᾶς τ 838.

ύπεοχόσμια, τά: τὰ — πάντα δυνατὸν είναι καταλαβεῖν: essere possibile comprendere i misteri ultramondani (celesti) 3 808.

ύπερούσιος: — θεότης la supersustanziale divinità 1 223. 361. 409; — ὀντότης 1 666. 709 (v.); ον — και ἀνώνυμον ἀγαθόν (v. ἀν.) 3 475; — φῶς luce suprannaturale 3 292. — τό: il supersustanziale, Dio 3 352.

ύπερουσιότης: supersustanzialità:
— θεία divina 1 641.

ύπεροχή: — ή θεία divina eminenza = eccelsa divinità 1 829; την θείαν... κατανενοηκότας (v.) 3 458. 459. 432. 463; — καθ' ὑπεροχήν: μήτε τῶν νοούντων μήτε τῶν νοουμένων καθ' ὑπεροχήν ὄν: per eccellenza non facendo parte nè— dell'ordine—degli esseri pensanti nè degli esseri pensati 3 490. — ἡν εἶναι πρὸς τὸν νοῦν trascendere l'umana capacità intellettiva 3 464: = πάσης καταλήψεως καὶ νοήσεως ὑπερέχειν 466.

ύποκείμενον, τό: soggetto 1 439. 1 2 passim καθόσον ἡ τοῦ ὑποκειμένου φύσις ἐπιδέχεται per quel che la natura dell'argomento consente 3 436; 3 passim.

ύπόληψις: concezione: τὴν... περὶ τῶν θείων ὑπόληψιν τὴν τῶν ἀποδείξεων αὐτὰ ἐξαίρουσαν... la concezione – teoria – che esclude dalla scienza apodittica i misteri della religione 3 715.

ύπόστασις, ή: — ciascuna delle tre Persone divine 1 164. 171. 209; — φωτοειδή sostanza luminosa 3 326 (φῶς v.).

ύποστάτης creatore: τῷ αἴτιος καὶ ὑποστάτης εἶναι καὶ αὐτοῦ τοῦ αὐτοῦνὸς (ὁ θεός): in quanto è causa e creatore anche della stessa unità assoluta r 758.

φαντασία apparenza 3 567; 4 23; fantasia (sbrigliata) 5 116.

φανταστικόν, τό: l'immaginativa 4 16.

φάσματα = εἴδωλα 5 83.

φιλοσοφία: — 5 68; ή ἀνωτάτω φιλοσοφία superna sapienza i i;

γνῶσις καὶ φιλοσοφία dottrina filosofica 2 84. τὰ κατὰ φιλοσοφίαν δόγματα i precetti, le dottrine filosofiche 2 76.

φοόνημα: superbia 3 113.117; — την ψυχην πληφοί 4 86; 5 125.

φυσικά, τά: fenomeni o cose della natura i 643, 2 228; campo della fisica 2 213; τῶν ἐνύλων καὶ φυσικῶν corpi fisici i 834. ἡ φυσικὴ καὶ ἡ μετὰ τὰ φυσικά la scienza fisica e metafisica 2 82.

φύσις natura: ή τοῦ ὑποκειμένου φύσις la natura dell'argomento 3 437; αμα τῆ φύσει coessenziale; τὰ ἐνεργεία πρός τι άμ. τ. φ. λέγεται πας' αὐτοῖς εἶναι essi (i filosofi pagani) dicono che le relazioni sono coessenziali 3 526. φύσει: έκ τῶν φύσει ἡμῖν ὑπαρχουσῶν ἐννοιῶν dalle nozioni innate in noi 1 934; — εἶναι: τὸ φύσει ον έκ του θεού πηγάζεται έκ τοῦ θεοῦ ciò che è di natura divina è scaturito da Dio 1 462. 464; φύσει ἄνθρωποι di natura umana 1 466. — πρότερος anteriore per natura 1 472; — γνώ-οιμος, γνωοιμώτερος noto, più noto, 1 420 ss., 467; — πάντες ίσμεν καθόλου; (lo) conosciamo tutti universalmente per natura? 1 464. — genere umano: τοῦ τῆς φύσεως έχθοοῦ ἔργον opera del nemico del genere umano 3845.

φῶς: φώτων (συνουσιώσεις) πυξξών τε καί λευκῶν fusioni con luci rosse e bianche 5 119; 3 331. — οίον (φῶς) φασί τινες διὰ τῶν ὅινῶν (ν.) τῷ ἀνθρώπῳ εἰσέρχεσθαι, 3 328. — νοεφόν: luce intellettiva 1 837; ν. πηγή 1 290; 3 159. δ θεός (v.) 1 290; 3 110. 159. 160. ύπερούσιον (v.) 3 292; τοῦ ὑπεοουσίου φωτός τοῦ ποιοῦντος τὸν νοῦν τοιοῦτον οἰον τὰ νοητὰ ήτοι έαυτὸν νοεῖν della luce soprannaturale (Dio) che crea l'intelletto in modo tale da pensare l'intelligibile ossia se stesso 3 545; άνακίονασθαι φής τὸ φῶς τῷ νῷ ώς ετερον έτερω tu dici che la luce si fonde con l'intelletto come una cosa si fonde con un'altra 3 537; πρός τὴν ψυχήν σχέσιν (ν.) 3 580.

φωτίζω: περωτισμένοι οἱ ἔξω σοφοὶ i filosofi pagani illuminati 3 162; πεφωτισμένοι οἱ = φίλόσοφοι 3 263. 277. 285; ἐφώτισεν ὁ θεὸς αὐτοὺς 3 280. 283; — 288. 303. 305. 320. 323. 332.

φωτισμόν, τό: (τοῦ νοῦ) 3 105. . 271.

φωτοφάνεια: νοερά (τῶν ἡσυχαστῶν):
οὕτε ἀμφισβητῶ μὴ διὰ τῆς ἐγγινομένης ἐν ὑμῖν... νοερᾶς φωτοφανείας κρεῖττον ὑμᾶς ἢ κατὰ ἀπόδειξιν εἰδέναι... nè contesto che
con l'intellettiva luminosa visione che avviene in voi possiate sapere meglio che per dimostrazione (che cosa sia Dio
etc.) I 288.

χείοω, τά: πρὸς τὰ χ. νεῦσις inclinazione al male 3 562.

χορεία: comunità: ἐχ τῆς τῶν εὐσεβῶν χορείας ἐκβαλεῖν αὐτὸν (τὸν Βαρλαὰμ) πειρωμένης — τῆς σῆς διανοίας — il tuo disegno tenta di far espellere lui (Barlaam) dalla comunità dei religiosi (cristiani) 3 742.

Χριστιανοχατηγορία: — α χρήσασθαι esercitare la delazione di cristiani 3 837.

ψυχή: λογική l'anima razionale 4
20; τοῖς οὐσιώδεσι τῆς ψυχῆς λόγοις con le idee sostanziali dell'anima (razionale) 1 299. 469; τοῖς μέσοις τῆς ψ. λόγοις con le nozioni indirette dell'anima razionale 1 834; 650; 3 301; φῶς δ παραγενόμενον τῆ ψυχῆ luce che appressatasi all'anima... 3 555; φωτίζω (v.) — persona (ragionante) οὐκ οἶδ' ὅπως ἡ ἱερά σου ψυχή non so come la vostra venerabile persona 3 616.

ὄν, δ, τό: τὸν τὰ πάντα ὅντα l'essere che tutto comprende 1 295; — sostanza, contenuto, significato τοῦ ἐν ἐκείνοις (λόγοις) ζητουμένου ὄντος significato cercato in quelle parole 3 365; τῶν εἰς τὰ ὄντα τοῦ ἐνὸς προόδων (v.) 3 598.

ώσαύτως: ἀεὶ ώσαύτως ἔχοντα immutabili r 858.

## NOMI PROPRI CONTENUTI NEL TESTO

I numeri in grassetto indicano l'epistola, gli altri il rigo.

( ) chiudono il numero del rigo nel quale il nome è sottinteso.

'Αδάμ, 1 206. 208. 239. 248. 250. 255. 'Ακίνδυνος, 2 41, 3 516. 'Άνυτος, 5 27. 'Απόλλων, 3 703. 'Αριστοτέλης, 1 469, 2 52. 82. 97. 3 198 (496 = τῷ Νικομάχου) 511. 744. 758. 761. 796. 797. 809.

Βαρλαὰμ ὁ ἱταλός, 2. 3. 3 733. 739.
— ὑποκρινόμενος μὲν τὰ τῶν Χριστιανῶν, ἔλλην δ' ὧν καθαρῶς 3 735.
Βασίλειος, ὁ μέγας 3 248.

Βρότινος, πυθαγόρειος, 3 476.

Γραικοί, 1 34. Γρηγόριος, ὁ Νύσσης, 3 (685). Γρηγόριος, ὁ Παλαμᾶς, 2. 3. 2 41 (246: τῷ ἀδελφῷ). 3 733.

Δελφοί, **5 Ι.**Διονύσιος, δ 'Αρεοπαγίτης, **1** 49. 440. 704, **3** 17**Ι.** 174. 19**Ι.** 310. 35**Ι.** 479.
Δισύπατος, Δαυίδ, **5 ΙΙΙ, 6. 8**.

"Ελλην, δ Βαρλάαμ, 3 735. "Ελληνες, 2 54. 3 220. 245. 474. 624. 651. 677. 704. 707. 765. 766. 781. 783. 785. Εΰα, 1 27. 240. 244. 248. 250. 251. 256.

\*Ησυχαστής, 4. 4 71. 87, 5 133 (μή προσανέχειν τοῖς ἡσυχασταῖς) τοιαῦτα διδάσκουσι 5 130. — τῶν ὁμωνύμων 5 114.

Εὐνόμιος, 3 685 (ν. Γρηγ. Νυσ.).

Εύχιται, 5 131.

Θεσσαλονίκη, **3** 635. Θωμᾶς, **2** 170.

Καλόθετος, Ίωσήφ, 5 110, 7.

Λαπίθης δ κύπριος (Γεώργιος) 2 226. Λαπίνοι, 1 37. 859. (877). 909. 951, 2 36. 69. 102. 3 54. 136. Λουκᾶς, 5 111.

Μέλητος, 5 27. Μωσῆς, 2 141.

Νικομάχου, ὁ τοῦ, 3 496.

Παλαμᾶς, ν. Γυηγόριος.
Πανταίνετος, πυθαγόρειος, 3 476.
Παῦλος, ὁ 'Απ., 3 337. 342, 5 40.
Πλάτων, 1 470, 2 82, 3 198. 496.
512. — Πλάτωνες, 3 337. — τῶν περὶ Πλάτωνα, 3 757. (483). (486).
Πρόπλος, 3 328.
Προφῆται, 2 141.
Πυθαγόρειοι, 3 476-477. 757.
Πυθία, ἐν Δελφοῖς, 5 1.

Σήθ, 1 205. 244. 250. 251. 253. 256. Σωχράτης, 5 1. 10. 29. — Σωχράτεις, 3 336. Σωφρονίσχος, 5 1.

Φιλόλαος, πυθαγόρειος, 3 477. Φιλόξενος, πυθαγόρειος, 3 477.

Χάρμις, πυθαγόρειος, 3 477. Χερουβίμ, 3 460. Χριστός, 2 142.